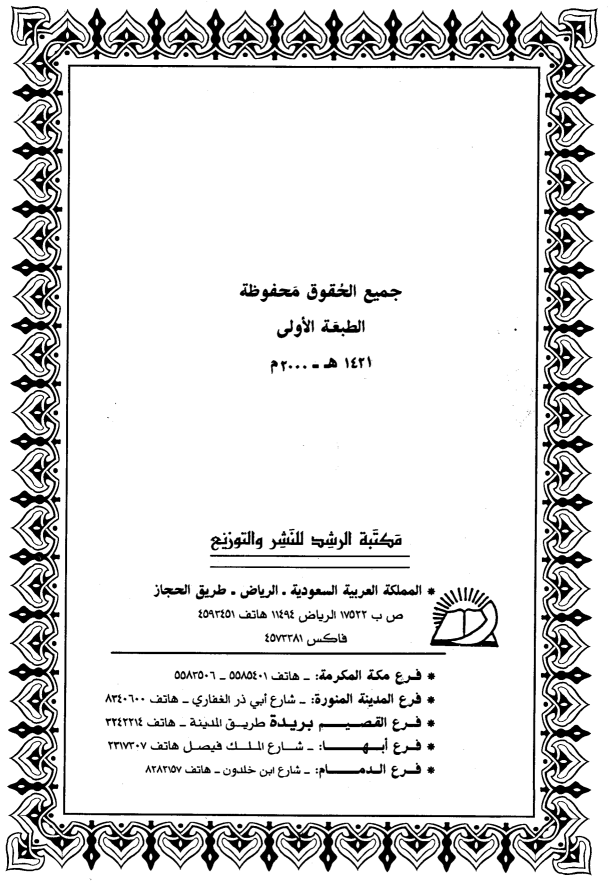
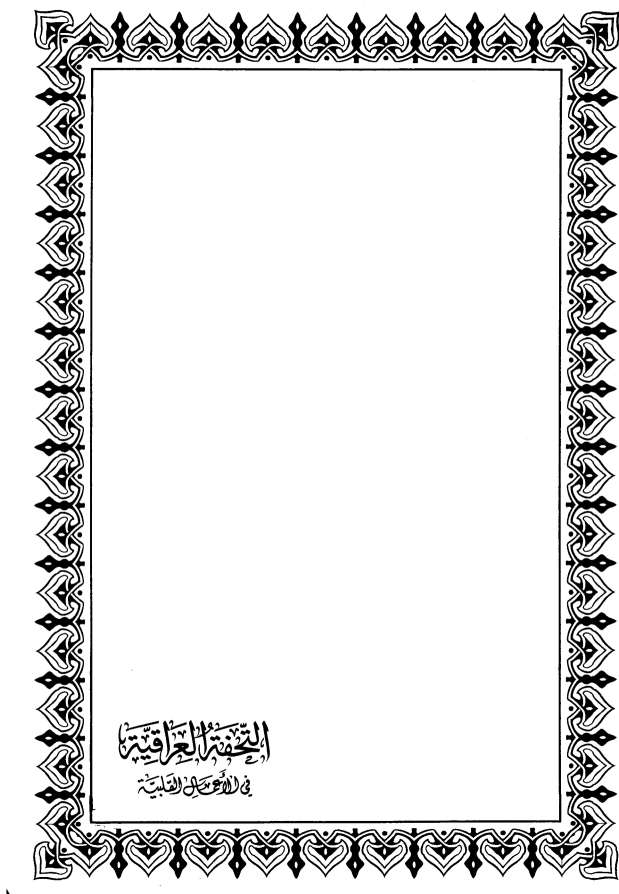
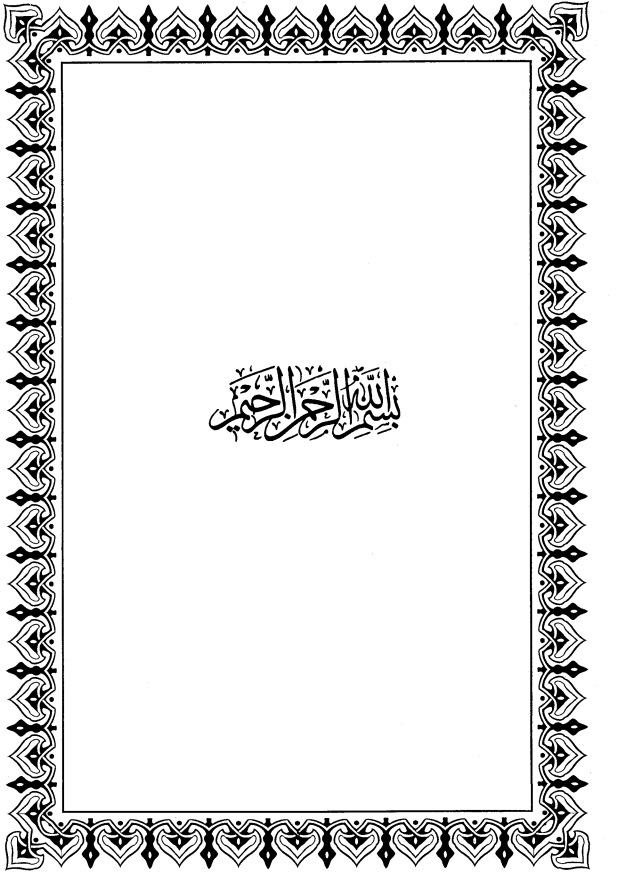
المنافع بن المناسبة عقيد يق ودراستة عقيد يق ودراستة

حققة هُ وَعَلَّى هُ وَخَرِّعِ أَحَادَثِيهِ وَآثَاءِ دَرِيهِ وَآثَاءِ دَرِيهِ وَآثَاءِ دَرِيهِ وَآثَاءِ دِرِيجِي مِن مُحَمِّ لِمِن عَلِيس المهمتيري في المُعَامِدة وَلَمُ الْعَامِدة وَلَمُ الْعَقِيدة وَلِلْذَاهِبُ الْعَامِدة وَاصْول الدَّرِي الجَنوبُ - أَبَهَا بَهَا مِنَا الدَّرِي الجَنوبُ - أَبِهَا مِنَا الدَّرِي الجَنوبُ - أَبِهَا

مُكِيَّنَةُ لِلنَّهِ الْمُنْ ال







# بسبار الرحمن ارحيم

#### المقدمة

الحمد لله نحمده ونستعينه، ونستهديه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليمًا كثيرًا.

#### أما بعد:

# (أ) سبب اختيار الموضوع وأهميته:

لقد شاء الله عز وجل أن أكون من طلاب قسم العقيدة والمذاهب المعاصرة بكلية أصول الدين بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض، وعندما فكرت في اختيار موضوع أتقدم به لنيل درجة التخصص الأولى في العقيدة «الماجستير» جال في خاطري أن أبحث عن مخطوط يدافع عن عقيدة السلف ويتصدى للباطل، فإن الله قد قيض لهذه الأمة الإسلامية من أبنائها المخلصين من يدافع عن هذه العقيدة السلفية الصحيحة باللسان والسيف والقلم، منذ فجر الإسلام وإلى أن تقوم الساعة.

ولما كان لشيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله تعالى ـ قصب السبق في ذلك مع ما تحمله كتبه من عبارات صادقة وقوية تستمد صدقها وقوتها من الكتاب والسنة قررت أن أبحث عن مخطوط لهذا العالم المجاهد باللسان والسيف والقلم. وقد هداني الله عز وجل إلى مخطوطة بعنوان: «التحفة العراقية في الأعمال القلبية» لشيخ الإسلام ابن تيمية كَثَلَمْ فقمت بدراسة وتحقيق لهذا الكتاب؛ لأهميته بعد موافقة الكلية على ذلك.

وتأتى أهمية هذا الكتاب من أمرين:

١ - من موضوعه: فموضوعه أعمال القلوب التي هي من أصول الإيمان وقواعد الدين مثل محبة الله ورسوله والإخلاص له والتوكل عليه والشكر له، والصبر على حكمه والرضا به، ونحو ذلك من أعمال القلوب التي أمر الله تعالى بها عباده في كتابه العزيز وسنة نبيه الكريم على والتي لا صلاح ولا سعادة للقلوب إلا بالقيام بها.

٢ - من مؤلفه: فقد صاغ عبارته عالم جليل عاش في ظلال القرآن والسنة وقضى حياته مجاهدًا في سبيل الله، وهو شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله تعالى - المشهور بعلمه وجهاده، وكفاحه من أجل هذه العقيدة السلفية الصحيحة.

وقد أردت أن أتتلمذ على شيخ الإسلام ابن تيمية في هذا الكتاب القيم، وأن أتبصر بمنهجه وأستفيد من علمه.

لهذا رأيت أن هذا الكتاب مهم في بابه نافع في مجاله جدير بالدراسة والتحقيق فكان موضوعًا لرسالتي لنيل درجة التخصص الأولى في العقيدة «الماجستير».

#### (ب) خطة البحث:

وقد قسمت العمل في دراستي وتحقيقي لهذا الكتاب إلى قسمين:

#### \* القسم الأول من البحث: الدراسة، وتقع في بابين:

الباب الأول: تعريف موجز بالهؤلف.

وفيه فصلان:

الفصل الأول: عصر المؤلف.

والكلام فيه على الأمور التالية:

أولاً: الحالة السياسية.

ثانيًا: الحالة الاجتماعية.

ثالثًا: الحالة العلمية.

الفصل الثاني: حياة المؤلف.

والكلام فيه على الأمور التالية:

أسرته.

مولده واسمه وكنيته.

نشأته.

ذكاؤه.

طلبه العلم وثناء العلماء عليه.

توليه التدريس.

رحلاته ومحنه.

آثاره العلمية.

الباب الثاني: في الحديث عن كتاب «التحفة العراقية في الأعمال القلبية» لأبن تيمية عَيِّلًا وفيه فصلان:

الفصل الأول: تعريف بالكتاب.

والكلام فيه على الأمور التالية:

١ - اسم الكتاب ونسبته إلى مؤلفه وسبب تأليفه .

٢ - موضوعه ومنهجه في تأليفه.

٣ \_ مخطوطات الكتاب.

الفصل الثاني: بيان ودراسة لأهم الأعمال القلبية عند أهل السنة والرد على المنحرفين فيها من الصوفية وغيرهم.

والكلام فيه على الأمور التالية:

(أ) تمهيد ويشتمل على:

١ \_ نبذة تاريخية مختصرة عما كتب في هذا الموضوع.

٢ - التعريف بالمصطلحات التي ذكرها المؤلف في الكتاب.

٣ - الكلام عن القلب وقوله وعمله.

٤ - درجات الناس في أعمال القلوب.

(ب) البيان والدراسة لأهم الأعمال القلبية عند أهل السنة مع الرد على المنحرفين فيها، وتشتمل هذه الدراسة على الأعمال القلبية التالية:

- ـ النية.
- الإخلاص.
  - ـ الصدق.
    - ـ التوبة.
    - الصبر.
  - الإيمان.
  - ـ الزهد.
  - ـ التوكل.
  - ـ التقوى.
  - ـ الرضا.
  - ـ الرجاء.
  - ـ الحزن.
- ـ الخوف والخشية.
  - ـ الذكر.

- \_ الشكر.
- ـ الخشوع.
  - الإنابة.

### \* القسم الثاني من البحث: «الكتاب محققًا»:

والمنهج الذي اتبعته في تحقيق الكتاب يتلخص في النقاط التالية:

- ا ـ لم أعتمد على واحدة من النسخ كأصل، بل أثبت في النص ما أجمعت عليه النسخ الأربع المخطوطة، وعند الاختلاف بينها، أثبت في النص ما صح عندي، سواء أكان ذلك من نسخة واحدة أو أكثر. ثم أسجل فروق النسخ الأخرى في حاشية الكتاب.
- ٢ ـ لم أكتف بنسخ الكتاب الأربع المخطوطة في تصحيح النص وتحريره، بل استعنت في ذلك بمطبوعة الفتاوى لشيخ الإسلام ابن تيمية، جمع وترتيب: عبد الرحمن بن قاسم وابنه محمد، ومطبوعة المكتبة السلفية التي نشرها: قصي محب الدين الخطيب لتلك الرسالة. فإذا وافقتا النسخ الأربع المخطوطة أو إحداها، أهملتهما فلم أذكرهما في الفروق بين النسخ في الحاشية، لئلا تطول الحواشي بذلك. وإذا افردتا كلاهما أو إحداهما عن النسخ الأربع المخطوطة ـ وهذا قليل جدًّا ـ فإذا كانت عبارتاهما أو إحداهما راجحة على النسخ المخطوطة أثبتها في النص وأشير إلى ذلك في الحاشية، وإن كانت مرجوحة أو خطأ أشرت إليها في الحاشية.
- ٣ وضعت السقط من بعض النسخ إذا كان كبيرًا بين خطين معقوفين في
   النص وأشير إلى ذلك في الحاشية .
  - ٤ نسبت الآيات الواردة في الكتاب إلى سورها في القرآن الكريم.

- وضعت عناوين جانبية في هامش الكتاب، ليست من المؤلف، وإنما
   وضعتها لحاجة الكتاب إلى ذلك؛ حتى يسهل على القارىء الرجوع
   إلى الموضوع الذي يريده بيسر وسهولة.
- ٦ قمت بتخريج الأحاديث التي وردت في الكتاب، واتبعت في تخريجها والحكم عليها ما يلي:
- أ- إذا أشار المؤلف إلى وجود الحديث في «الصحيحين» خرجته منهما معًا، وإذا أشار إلى وجوده في أحدهما اكتفيت بتخريجه منه، ولا أطيل بعد هذا في الإشارة إلى أماكن وجوده في غيرهما، وربما فعلت ذلك أحيانًا.
- ب إذا كان الحديث في غيرهما من كتب الحديث سواء أشار إلى ذلك المؤلف أم لا، فإني أشير إلى مكان وجوده، وأذكر الحكم عليه من بعض المحدثين كالترمذي والحاكم وغيرهما.
- ٧ وثقت الآثار والأقوال المصرح بها والمشار إليها في الكتاب ما أمكن ذلك.
- ٨ ـ شرحت الكلمات الغريبة، وبينت مدلولها من كتب اللغة المعتمدة في ذلك.
- 9 \_ أثبت الأدعية مثل: ﴿ عَلَيْكُ ﴾، و «رضي الله عنه »، و « كَثَلَمْهُ » ولو انفردت بها نسخة واحدة دون أن أشير إلى ذلك في الحاشية .
  - ١٠ عرفت بالأعلام الذين ذكرهم في الكتاب إلا من لا يحتاج إلى تعريف.
    - ١١ ـ تناولت بالتعريف الفرق التي وردت في الكتاب.
- ۱۲ طوعت الخط القديم الذي كتبت به النسخ إلى اصطلاحات الإملاء الحديثة من غير أن أذكر ذلك في الحاشية ؛ لئلا تطول بذلك الحواشي،

مثل إهمال الهمزة في كلمة «القائلون»، أو كتابتها ياء «القايلون»، ونحو ذلك.

۱۳ \_ استخدمت علامات الترقيم المصطلح عليها حديثًا؛ لكي تساعد القارىء على فهم النص.

ثم قمت بعمل فهارس شاملة للكتاب تيسيرًا للرجوع إليه والانتفاع الكامل به، اشتملت على ما يلى:

أ ـ فهرس الآيات القرآنية.

ب \_ فهرس الأحاديث النبوية.

ج \_ فهرس الآثار عن الصحابة وبعض التابعين.

ذ \_ فهرس اللغة.

هـ ـ فهرس الشعر.

و \_ فهرس الأعلام المترجم لهم.

ز \_ فهرس الفرق.

ح \_ فهرس المصادر والمراجع.

ط \_ فهرس الموضوعات.

وفي الختام أسجل شكري لله العلي القدير، المتفضل عليّ بالنعم الكثيرة، الذي أمدني بالعافية حتى أتممت هذا العمل، مع علمي أنني لم أوف هذا العمل حقه؛ إذ الكمال لله وحده، فما كان فيه من حق وصواب فبفضل الله ورحمته، وما كان فيه من زلل فمني ومن الشيطان، والله ورسوله منه برينان.

ثم أشكر شيخي الفاضل الشيخ عبد العزيز بن عبد الله الراجحي \_ حفظه الله تعالى \_ لما أسداه إليّ من نصح وتوجيه وإرشاد وتنبيه إبّان

إشرافه على هذا البحث، سائلًا الله تعالى العلي القدير أن يجزيه عني خير الجزاء في الدنيا والآخرة.

كما أشكر جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، وأخص بالذكر منسوبي كلية أصول الدين بالشكر على ما قدموه لي من تسهيلات، كما أشكر كل من ساعدني وساهم معي في إخراج هذا البحث.

وأدعو الله سبحانه وتعالى أن يجعل عملي خالصًا صائبًا، خالصًا لوجهه الكريم، صائبًا وفق كتابه وسنة نبيه محمد ﷺ.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين.

وكتبه يحيى بن محمد الهنيدي أبها ١/٥/٥/٥ هجرية



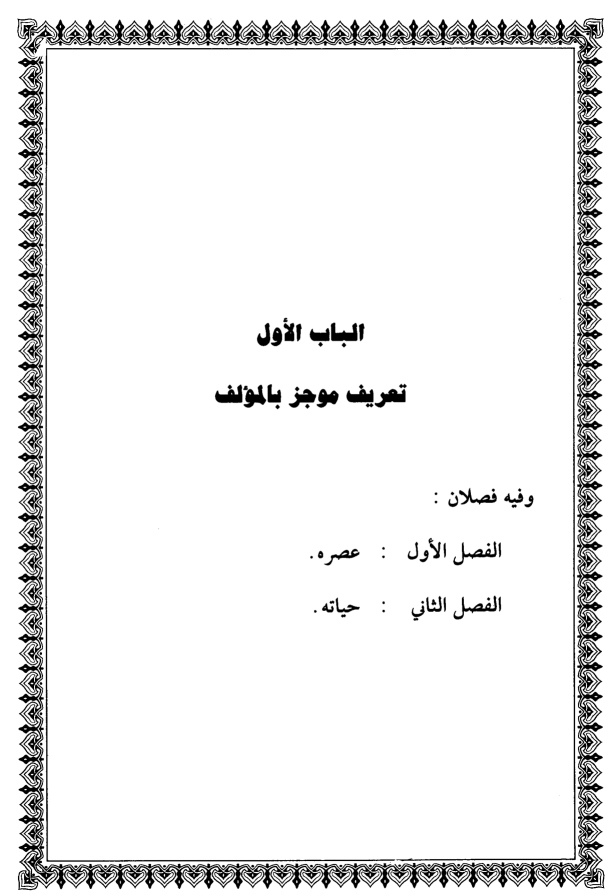
الباب الأول: تعريف موجز بالمؤلف.

وتقع في بابين :

الباب الثاني : في الحديث عن كتاب «التحفة

العراقية في الأعمال القلبية».

|  | · •. |  |   |
|--|------|--|---|
|  |      |  |   |
|  |      |  |   |
|  |      |  |   |
|  |      |  |   |
|  |      |  |   |
|  |      |  | • |
|  |      |  |   |
|  |      |  |   |
|  |      |  |   |
|  |      |  |   |
|  |      |  |   |
|  |      |  |   |
|  |      |  |   |
|  |      |  |   |
|  |      |  |   |
|  |      |  |   |
|  |      |  |   |
|  |      |  |   |
|  |      |  |   |
|  |      |  |   |
|  |      |  |   |
|  |      |  |   |





### عصر ابن تيمية

للبيئة أثرها الكبير في الإنسان بمشيئة الله تعالى، سواء في ذلك البيئة الطبيعية أو الاجتماعية أو السياسية، وقد أثرت البيئة في حياة كثير من الناس ومصائرهم وخاصة الذين صبروا على ما فيها من عادات وتقاليد متأصلة، فلم يعملوا للخروج عنها مع ما قد يكون فيها من ضلال وفساد، ولم يخرج عن أحكام البيئات الضالة إلا الأنبياء والرسل عليهم الصلاة والسلام، وكذلك الذين اتبعوهم من المصلحين المجددين الذين تركوا ما توارثه الناس من عادات وتقاليد ليست من الحق في شيء فعملوا على الوقوف دونها وتغييرها، وتحملوا صابرين راضين بما لاقوا من اضطهاد وبلاء في هذه السبيل الكريمة.

ومن هؤلاء المصلحين شيخ الإسلام ابن تيمية \_ رحمه الله تعالى \_، وقد رأيت أن أبدأ الكلام عن العصر الذي عاش فيه دون تفصيل. وسوف يكون الكلام فيه على ثلاثة أمور:

- ١ \_ الكلام عن الحالة السياسية.
- ٢ \_ الكلام عن الحالة الاجتماعية.
  - ٣ \_ الكلام عن الحالة العلمية.

### أولًا: الحالة السياسية:

لقد ظلت الدولة الإسلامية دولة موحدة في جميع الديار الإسلامية، طوال عهد الخلفاء الراشدين والدولة الأموية، ثم نشب صراع عنيف بين الأمويين والعباسيين انتهى بقيام الدولة العباسية في الشرق، والدولة الأموية في الغرب بالأندلس، ثم بإنشاء دول أخرى في شمال أفريقيا، واستقر الأمر للدولة العباسية بالمشرق، حتى حدثت الفتنة بين الأمين والمأمون، وكان هذا إيذانًا بتمزق الدولة الإسلامية، ثم تتالت أحداث أخرى زادت من التمزق في الدولة العباسية، فضعف مركز الخلافة وظهرت دول صغيرة في أطراف البلاد الإسلامية واستقل حكامها عن الخلافة مثل: الفاطمية بمصر، والبويهية والخوارزمية في المشرق، وغيرهم من الدول التي نشأت بالمغرب.

وكان لذلك الاستقلال أثره القوي في مركز الخلافة وضعف نفوذ الخلفاء.

ومن الأسباب التي أدت إلى هذا الضعف اعتماد الخلفاء العباسيين على الأتراك السلاجقة باتخاذهم جندًا لهم بدلاً من العرب والموالي من خراسان، فعمل هؤلاء على الاستئثار بالسلطة حتى تحكموا في الخلافة وأمورها بل في الخلفاء وحياتهم، فكانت له السيادة الاسمية دون الفعلية (١).

وكان من نتائج هذا الضعف والتمزق أن تعرضت البلاد لحدثين عظيمين عاصرهما الشيخ ابن تيمية وهما: ظهور التتار، وزحفهم إلى الشام ومصر، وزحف الفرنج من الغرب إلى الشام ومصر.

<sup>(</sup>۱) انظر: «ابن تيمية» بقلم الدكتور/ محمد يوسف موسى: (ص٧-١٠).

يقول ابن الأثير(١) في الأحداث التي وقعت في سنة ٦١٧هـ: (لقد بلي الإسلام والمسلمون في هذه المدة بمصائب، لم يبتل بها أحد من الأمم، منها: ظهور التتار \_ قبحهم الله \_ أقبلوا على المشرق ففعلوا الأفعال التي يستعظمها كل من سمع بها. ومنها: خروج الفرنج ـ لعنهم الله ـ من الغرب إلى الشام، وقصدهم ديار مصر وملكهم ثغر دمياط منها، وأشرفت ديار مصر والشام وغيرهما على أن يملكوها، لولا لطف الله تعالى ونصره عليهم»(٢).

(أ) ظهور التتار:

يصف المؤرخ ابن الأثير في تاريخه «الكامل» حادثة ظهور التتار فيقول: (لقد بقيت عدة سنين معرضًا عن ذكر هذه الحادثة استعظامًا لها، كارهًا لذكرها، فأنا أقدم إليه رجلاً وأخر أخرى، فمن الذي يسهل عليه أن يكتب نعى الإسلام والمسلمين!!

ثم رأيت أن ترك ذلك لا يجدى، إن هذا الفصل يتضمن ذكر الحادثة العظمى، والمصيبة الكبرى التي عقمت الأيام والليالي عن مثلها، عمت الخلائق وخصت المسلمين، فلو قال قائل: إن العالم منذ خلق الله سبحانه وتعالى آدم إلى الآن لم يبتل بمثلها لكان صادقًا، فإن التواريخ لم تتضمن ما يقاربها ولا ما يدانيها . . . ولعل الخلق لا يرون مثل هذه الحادثة إلى أن

هو المؤرخ عز الدين أبو الحسن على بن عبد الكريم عبد الواحد الشيباني، الجزري الموصلي، المعروف بابن الأثير، مصنف «أسد الغابة في معرفة أسماء الصحابة» وكتاب «الكامل في التاريخ»، وهو من أحسنها حوادث، واستوزر لبعض ملوك الموصل، وتوفى فيها في شعبان سنة ٦٣٠هـ، عن خمس وسبعين سنة كَخَلُّلُهُ . انظر: «البداية والنهاية» للحافظ ابن كثير: (١٣٩/١٣).

انظر: «الكامل في التاريخ» لابن الأثير: (٢/ ١٣٨).

ينقرض العالم وتفنى الدنيا إلا يأجوج ومأجوج، وأما الدجال فإنه يبقى على من اتبعه ويهلك من خالفه، وهؤلاء لم يبقوا على أحد، بل قتلوا النساء والرجال والأطفال، وشقوا بطون الحوامل وقتلوا الأجنة، فإنا لله وإنا إليه راجعون، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم لهذه الحادثة التي استطار شررها، وعم ضررها، وسارت في البلاد كالسحاب استدبرته الريح، فإن قومًا خرجوا من أطراف الصين فقصدوا بلاد تركستان مثل: كاشغر وبلاسلغون، ثم منها إلى بلاد ما وراء النهر، مثل: سمرقند وبخارى وغيرهما، فيملكونها ويفعلون بأهلها ما نذكره ثم تعبر طائفة منهم إلى خراسان فيفرغون منها ملكًا وتخريبًا وقتلاً ونهبًا، ثم يتجاوزونها إلى الري وهمذان وبلد الجبل وما فيه من البلاد إلى حد العراق، ثم يقصدون بلاد أذربيجان وأرنبة ويخربونه، ويقتلون أكثر أهلها ولم ينج منهم إلا الشريد النادر في أقل من سنة، هذا ما لم يسمع بمثله . . .

وسارت طائفة أخرى إلى غزنة وأعمالها، وما يجاورها من بلاد الهند وسجستان وكرمان ففعلوا فيها مثل أفعال هؤلاء وأشد، هذا ما لم يطرق الأسماع مثله، فإن الإسكندر الذي اتفق المؤرخون على أنه ملك الدنيا ولم يقتل أحدًا، إنما رضي من الناس بالطاعة، وهؤلاء ملكوا أكثر المعمور من الأرض وأحسنه وأكثره عمارة وأهلاً، وأعدل أهل الأرض أخلاقًا وسيرة في نحو سنة، ولم يبت أحد من البلاد التي لم يطرقوها إلا وهو خائف يتوقعهم ويترقب وصولهم)(١).

<sup>(</sup>۱) انظر: «الكامل في التاريخ» لابن الأثير: (۱۳۷/۲ ـ ۱۳۸). وانظر هذا الكلام في: «البداية والنهاية» لابن كثير: (۱۳/۱۳، وما بعدها).

ثم يتكلم ابن الأثير المؤرخ عن ديانتهم فيقول:

(أما ديانتهم فإنهم يسجدون للشمس عند طلوعها ولا يحرمون شيئًا فإنهم يأكلون جميع الدواب حتى الكلاب والخنازير وغيرها ولا يعرفون نكاحًا بل المرأة يأتيها غير واحد فإذا جاء الولد لا يعرف أبوه)(١).

ولم يزل خطر هؤلاء التتاريزداد، وأمرهم يستفحل وتسقط في أيديهم بلاد الإسلام بلدًا بعد بلد، حتى استولوا على بغداد عاصمة الخلافة الإسلامية في سنة ٢٥٦هـ، وقتلوا الخليفة، ويصف ابن كثير حالة بغداد بعد استيلاء التتر عليها فيقول:

(ولما انقضى الأمر المقدر، وانقضت الأربعون يومًا، بقيت بغداد خاوية على عروشها ليس بها أحد إلا الشاذ من الناس والقتلى في الطرقات كأنها التلول، وقد سقط عليهم المطر فتغيرت صورهم، وأنتنت من جيفهم البلد، وتغير الهواء، فحصل بسببه الوباء الشديد حتى تعدى وسرى في الهواء إلى الشام، فمات خلق كثير من تغير الجو وفساد الريح، فاجتمع على الناس الغلاء والوباء والفناء والطعن والطاعون، فإنا لله وإنا إليه راجعون)(٢).

فهذا وصف لأولئك التتار الذين ابتلى الله بهم العالم في القرن السابع الهجري، واختص المسلمين بهذا البلاء، وهكذا انتهت دولة بني العباس من بغداد، وأزال التتار بهذا معالم الخلافة الإسلامية، وكان لهذا الغزو التتري أكبر الأثر في حياة الشام ومصر.

<sup>(</sup>۱) انظر: «الكامل في التاريخ» لابن الأثير: (٢/ ١٣٧ \_ ١٣٨). وانظر هذا الكلام في: «البداية والنهاية» لابن كثير: (١٣/ ٨٦، وما بعدها).

<sup>(</sup>٢) انظر: «البداية والنهاية»: (٢٠٣/١٣).

وفي سنة ١٥٨هـ صار العراق وخراسان وغيرهما من بلاد الشرق تحت سلطان التتر، وأصبح الطريق أمامهم مفتوحًا إلى الشام، فبادروا إليها بجيوشهم عبر الفرات، وما لبثوا أن ملكوا حلب ثم دمشق، حتى وصلوا إلى غزة في طريقهم إلى مصر (١). ولما علم سلطان مصر الملك المظفر (٢) ما كان من أمر التتار بالشام وأنهم عازمون على الدخول إلى ديار مصر بعد تمهيد ملكهم بالشام، بادرهم قبل أن يبادروه وبرز إليهم فالتقى الجمعان في عين جالوت، فاقتتلوا قتالاً عظيماً، فكانت النصرة ولله الحمد للإسلام وأهله (٣).

وكان مولد ابن تيمية بعد تدمير بغداد بخمس سنوات، وبعد دخول التتر في حلب ودمشق بثلاث سنوات، وهذا الزحف التتري قد اضطر أسرته إلى الرحيل من حران إلى دمشق، كغيرها من الأسر الكثيرة \_ في حران \_ التي خرجت فرارًا من التتر وظلمهم، ولاشك أن شيخ الإسلام قد شاهد آثار هذا الخراب والدمار بعينه، وسمع هذه الأخبار المؤلمة عمن شاهدوها، مما جعله يقف بشجاعة ضد هذه الوحوش ويحض الناس على جهادهم لما هاجموا الشام سنة ٢٩٩هـ، بل قد خرج بنفسه وبعض أعيان

<sup>(</sup>۱) انظر: «البداية والنهاية»: (۱۸/۲۱۸\_۲۱۹).

<sup>(</sup>٢) هو الأمير سيف الدين قطز تولى السلطة سنة ٢٥٧هـ بعد أن عزل ابن أستاذه نور الدين على الملقب بالمنصور لصغر سنة، فتسلطن وسمى نفسه بالملك المظفر وكان هذا من رحمة الله بالمسلمين فإن الله جعل على يديه هزيمة التتار، وكان مدة ملكه نحو من سنة ثم قتله بعض الأمراء في سنة ٢٥٨هـ، كَالله وتولى بعده الملك الظاهر بيبرس.

انظر: «البداية والنهاية»: (١٣/ ٢١٦ \_ ٢٢٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: «البداية والنهاية»: (١٣/ ٢٢٠ ٢٢١).

دمشق لمقابلة قائد التتار «قازان» وذلك لأخذ الأمان لأهل دمشق، فاجتمعوا به وكلمة الشيخ تقي الدين بن تيمية كلامًا قويًّا شديدًا فيه مصلحة عظيمة عاد نفعها إلى المسلمين (١٠).

وفي سنة ٧٠٠هـ طلب نائب دمشق وأمراؤها من شيخ الإسلام ابن تيمية وَخَلَتْهُ أَن يركب على البريد إلى مصر؛ ليستحث السلطان على الخروج لقتال التتر فرحل إلى مصر وكلم السلطان وأعيان دولته كلامًا قويًّا في وجوب الجهاد عليهم، ومازال بهم حتى أجابره إلى ذلك (٢).

وقد حضر ابن تيمية قتال التتر وهزيمتهم في وقعة شقحب في سنة ٧٠٤م، وكان يمشي بين الصفوف يشجعهم ويقويهم ويبشرهم بالنصر، وقد هزم الله التتر في هذه المعركة شر هزيمة، وكشف الله بذلك عن المسلمين شرًّا عظيمًا (٣).

وكان لشيخ الإسلام ابن تيمية بعد الله عز وجل أكبر الأثر في جمع الكلمة في الشام ومصر على قتال هؤلاء التتار، حتى رد الله كيدهم، وأراح المسلمين وبلادهم من شرهم.

### (ب) ظهور الفرنج:

بدأ الفرنج غاراتهم على الشام ومصر، قبل سقوط بغداد في أيدي التتار بأكثر من قرن ونصف، كما يذكر ذلك ابن الأثير في حوادث سنة ٤٩١هـ(٤).

<sup>(</sup>١) انظر: «البداية والنهاية»: (١٤/٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: «البداية والنهاية»: (١٥/١٤ ـ ١٦).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: (٢٤/ ٢٣ ـ ٢٦).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الكامل» لابن الأثير: (١٠/ ٩٤).

واستمر الصليبيون في غاراتهم على الشام ومصر، ينتصرون مرة وينهزمون أخرى، وفي سنة ٢٠٠ هجرية كانت الفرنج قد جمعوا جموعًا ليستعيدوا بها بيت المقدس من أيدي المسلمين، فشغلهم الله عن ذلك بقتال الروم، فحاصروا القسطنطينية حتى فتحوها قسرًا وأباحوها ثلاثة أيام قتلاً وأسرًا، وأحرقوا أكثر من ربعها ثم إن الفرنج بعد ذلك قصدوا بلاد الشام وقد تقووا بملكهم القسطنطينية، فنزلوا عكا، وأغاروا على كثير من بلاد الإسلام من ناحية الغور وتلك الأراضي فقتلوا وسبوا، وقاتلتهم الجيوش المصرية والشامية بالقرب من عكا، ثم وقع الصلح والهدنة بينهم (۱)، ثم ظلت الحرب سجالاً بين الطرفين مدة طويلة، حتى انتهى الأمر بطردهم نهائيًا على يد الملك الأشرف خليل بن المنصور قلاوون (۲) في سنة ١٩٠ هجرية، وفي هذا يقول ابن كثير في حوادث سنة ١٩٠ هجرية: (فيها فتحت عكا وبقية السواحل التي كانت بأيدي الفرنج من مدد متطاولة ولم يبق لهم فيها حجر واحد ولله الحمد والمنة) (۳).

وبهذا يتضح أن الاضطراب في الحياة السياسية للمسلمين في مصر والشام هو الطابع المميز لذلك العصر الذي وُلد وعاش فيه ابن تيمية كَانَ مَلينًا بالأحداث الجسام والمصائب المتلاحقة، التي

<sup>(</sup>١) انظر: «البداية والنهاية» للحافظ ابن كثير: (٣٦/١٣\_٣٧).

<sup>(</sup>۲) تولى الملك بعد وفاة أبيه المنصور في سنة ٦٨٨هـ وكانت مدة ملكه ثلاث سنين فتح عكا وسائر السواحل، فأخرج الفرنجة منها، وفتح قلعة الروم وبهسنا وغيرها، وكان عازمًا على غزو العراق لتخليصها من التتار ولكن قتله بعض الأمراء عند خروجه للصيد قرب الإسكندرية في محرم سنة ٣٩٣هـ رحمه الله تعالى.

انظر: «البداية والنهاية»: (٣١٦/١٣١\_٣٣٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: «البداية والنهاية»: (٣١٩/١٣).

أدت إلى عدم الاستقرار سواء كانت هذه الأحداث من الخارج كالتتار والفرنج، أو من الداخل بتقاتل الأمراء وتنازعهم على السلطة.

وبعد هذا العرض الموجز للحالة السياسية، نأتي إلى ذكر الحالة الاجتماعية في عصر ابن تيمية كَغْلَلْهُ.

\* \* \*

## \* ثانيًا: الحالة الاجتماعية:

عاش ابن تيمية في مجتمع يموج بأجناس كثيرة مختلفة في العادات والتقاليد والعقائد، أتراك، ومصريون، وشاميون، وعراقيون، وفرنجة، وتتار وقعوا في الأسر وأقاموا في البلاد، وأرمن وإسرائيليون اختلطت هذه الأجناس بعضها ببعض في ظل الحرب والسلام.

فأهل العراق يفرون إلى الشام عندما يغير التتار عليه، وأهل الموصل وما حولها يفرون إلى دمشق، وأهل دمشق والشام ينتقلون إلى مصر، بل أحيانًا إلى بلاد المغرب. عاش هؤلاء على اختلاف في عاداتهم وتقاليدهم وأخلاقهم، في كل من مصر والشام فتكون منهم مجتمع مضطرب، ليس فيه قرار ولا سكون متفسح، انتشر فيه البدع والفسق والفجور(١).

يقول المقريزي في أثر التتر في الشام ومصر:

(كثرت الوافدية في أيام الملك الظاهر بيبرس (٢) وملأوا مصر والشام، فغصت أرض مصر والشام بطوائف المُغْل، وانتشرت عاداتهم بها وطرائقهم، هذا وملوك مصر وأمراؤها وعساكرها قد ملئت قلوبهم رعبًا من جنكيز خان وبنيه، وامتزج بلحمهم ودمهم مهابتهم وتعظيمهم، وكانوا

<sup>(</sup>۱) انظر: «ابن تيمية حياته وعصره وآراؤه الفقهية» للشيخ محمد أبو زهرة: (ص١٤٨)، و«ابن تيمية» للدكتور/ محمد يوسف مرسى: (ص١٥).

<sup>(</sup>٢) هو ركن الدين بيبرس تولى الملك في سنة ٢٥٨هـ. يقول فيه ابن كثير في «البداية والنهاية»: (كان كَثْلَاثُهُ متيقظًا شهمًا شجاعًا لا يفتر عن الأعداء ليلاً ونهاراً بل هو مناجز لأعداء الإسلام وأهله ولم شعثه واجتماع شمله وبالجملة أقامه الله في هذا الوقت المتأخر عونًا ونصرًا للإسلام وأهله وشجا في حلوق المارقين من الفرنج والتتار والمشركين. توفي في سنة ٢٧٦هـ وتولى بعد ولده السعيد).

انظر: «البداية والنهاية»: (١٣/ ٢٧٤ \_ ٢٧٦).

إنما ربُّوا بدار الإسلام، ولقنوا القرآن وأحكام الملة المحمدية فجمعوا بين الحق والباطل وضموا الجيد إلى الرديء، وفوضوا لقاضي القضاة كل ما يتعلق بالأمور الدينية من الصلاة والصوم والزكاة والحج، وناطوا به أمر الأوقاف والأيتام، وجعلوا إليه النظر في الأقضية الشرعية كتداعي الزوجين وأرباب الديون، ونحو ذلك.

واحتاجوا في ذات أنفسهم إلى الرجوع لعهد جنكيز خان والاقتداء بحكم "الياسة" فلذلك نصبوا الحاجب؛ ليقضي بينهم فيما اختلفوا فيه من عوائدهم، والأخذ على يد قويهم، وإنصاف الضعيف منه على مقتضى ما في "الياسة" وجعلوا إليه مع ذلك النظر في قضايا الدواوين السلطانية عند الاختلاف في أمور الإقطاعات لينفذ ما استقرت عليه أوضاع الديوان وقواعد الحساب)(١).

و"الياسا" هو الكتاب الحكم الذي وضعه لهم جنكيز خان وغالب قواعده مخالفة لما جاءت به الكتب السماوية وفيه يقول ابن كثير بعد أن أورد شيئًا منه: (وفي ذلك كله مخالفة لشرائع الله المنزلة على عباده الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، فمن ترك الشرع المحكم المنزل على محمد بن عبد الله خاتم الأنبياء والمرسلين، وتحاكم إلى غيره من الشرائع المنسوخة كفر، فكيف بمن تحاكم إلى "الياسا" وقدمها عليه؟ من فعل ذلك كفر بإجماع المسلمين)(٢).

ونظرًا لاختلاف هذا المجتمع، فقد انقسم إلى ثلاث طبقات:

<sup>(</sup>١) انظر: «البداية والنهاية» للحافظ ابن كثير: (٣/ ١١٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: «خطط المقريزي»: (٢/ ٢٢١).

### \_ الطبقة الأولى:

الطبقة الخاصة؛ وهم الوافدية من التتر وأفراد المماليك، الذين منهم الأمراء وعلى رأسهم السلطان، وكان لهذه الطبقة سلطان الحكم والنفوذ والتصرف.

#### ـ الطبقة الثانية:

طبقة بالعلماء والفقهاء، ولهم الطاعة في شئون الدين ما لم يقفوا أمام مصالح السلطان والأمراء، وبعض أفراد هذه الطبقة يتولون الوظائف الدينية في الدولة كالقضاء والخطابة والإمامة والتدريس ونظر الأوقاف. وكان بعض هذه الطبقة يعيشون عيشة رغيدة بفضل ما يغدقه عليهم السلاطين والأمراء، من وظائف ذات مرتبات عالية رغبة منهم في استمالتهم للدولة، وربما تعرض بعضهم للحبس أو العزل حسب رغبة السلطان ومن ذلك ما يذكره ابن كثير عن ابن بنت الأعز، فيقول: (وأما ابن بنت الأعز فناله من الوزير إخراق ومصادرة وإهانة بالغة، ولم يترك له من مناصبه شيئًا، وكان بيده سبعة عشر منصبًا، منها القضاء والخطابة، ونظر الأحباس ومشيخة الشيوخ، ونظر الخزانة وتداريس كبار)(١).

<sup>(</sup>۱) انظر: «البداية والنهاية»: (۱۳/ ۳۲۲).

وابن بنت الأعز هو عبد الرحمن بن عبد الوهاب بن خلف بن بدر العلامي، قاضي القضاء، تقي الدين ابن قاضي القضاء تاج الدين ابن بنت الأعز، جمع بين القضاء والوزارة، ثم جرت له محنة حبس فيها، ثم أخرج من الحبس وأقام بالقرافة مدة، ثم توجه إلى الحجاز، ثم عاد إلى مصر وأعيد للقضاء، توفي بالقاهرة في سادس عشر جمادى الأولى سنة خمس وتسعين وستمائة.

انظر: «طبقات الشافعية الكبرى» للسبكي: (٦٤/٥ ـ ٦٥)، الطبعة الثانية، دار المعرفة، بيروت، لبنان.

وإذا كان هذا حال بعض العلماء في ذلك العصر، فإنه لا ينطبق على شيخ الإسلام ابن تيمية الذي لم يثبت أنه تولى أي منصب في الدولة بل كان لا يخاف في الله لومة لائم، والتاريخ يذكر له المواقف المشهورة، ومنها ما يذكره ابن كثير، لما جاء التتار إلى الشام في سنة ١٩٩ هجرية قال: (خرج الشيخ تقي الدين ابن تيمية إلى مخيم بولاي فاجتمع به في فكاك من كان معه من أسارى المسلمين، فاستنقذ كثيرًا منهم من أيديهم، وأقام عنده ثلاثة أيام ثم عاد، ثم راح إليه جماعة من أعيان دمشق ثم عادوا من عنده فشلحوا عند باب شرقي، وأخذ ثيابهم وعمائمهم، ورجعوا في شرحالة، ثم بعث في طلبهم فاختفى أكثرهم وتغيبوا عنه)(١) اهر.

#### \_ الطبقة الثالثة:

وكانت تشمل العامة من الزراع والصناع وتجارًا في القليل من المال، وغالب هذه الطبقة عليهم الكدح والخدمة وخاصة الزراع منهم الذين يعملون في إقطاعات الأمراء (٢) ونتيجة لطبيعة تكوين هذا المجتمع المتفرق جنسًا وفكرًا ودينًا دب فيه الانحلال الخلقي وشاعت المنكرات وأبيحت المحرمات وظهرت البدع التي كان يتصدى لها بعض الغيورين على الدين من أهل العلم وطلابه، الآمرين بالمعروف والناهين عن المنكر أمثال ابن تيمية وأصحابه.

منها ما يذكره ابن كثير في حوادث سنة ٦٩٩هـ. قال: (دار الشيخ تقي الدين بن تيمية كَظُلَمُهُ وأصحابه على الخمارات والحانات فكسروا آنية

<sup>(</sup>۱) انظر: «البداية والنهاية»: (۱۰/۱٤).

<sup>(</sup>٢) انظر الكلام عن هذه الطبقات في كتاب الشيخ محمد أبو زهرة «ابن تيمية، حياته وعصره وآراؤه الفقهية»: (ص١٥٠\_١٥٣).

الخمور، وشققوا الظروف، وأراقوا الخمور وعزروا جماعة من أهل الحانات المتخذة لهذه الفواحش ففرح الناس بذلك)(١) اهـ.

ومن ذلك ـ أيضًا ـ ما يذكره في حوادث سنة ٧٠٤ هجرية فيقول ابن كثير: (وفي رجب أحضر إلى الشيخ تقى الدين بن تيمية شيخ كان يلبس دلقًا كبيرًا، متسعًا جدًّا، يسمى المجاهد إبراهيم القطان، فأمر الشيخ بتقطيع ذلك الدلق، فتناهبه الناس من كل جانب وقطعوه حتى لم يدعوا فيه شيئًا، وأمر بحلق رأسه \_ وكان ذا شعر \_ وقلم أظفاره \_ وكانوا طوالاً جدًّا -، وحف شاربه المسبل على فمه المخالف للسنة واستتابه من كلام الفحش، وأكل ما يغير العقل من الحشيشة فاستتابه \_ أيضًا \_ عن أكل المحرمات وغيرها. وبعده استحضر الشيخ محمد الخباز البلاسي فاستتابه \_ أيضًا \_ عن أكل المحرمات ومخالطة أهل الذمة، وكتب عليه مكتوبًا أن لا يتكلم في تعبير المنامات ولا في غيرها بما لا علم له به. وفي هذا الشهر بعينه راح الشيخ تقي الدين بن تيمية إلى مسجد التاريخ، وأمر أصحابه ومعهم حجارون بقطع صخرة كانت هناك بنهر قلوط تزار وينذر لها، فقطعها وأراح المسلمين منها ومن الشرك بها، فأزاح عن المسلمين شبهة كان أثرها عظيمًا، وبهذا وأمثاله حسدوه وأبرزوا له العداوة)(٢) اهـ.

وبهذا يتبين ما كان يشيع في ذلك العصر من الفساد والبدع والمنكر، ونكتفي بهذا عن الكلام في الحالة الاجتماعية ونتكلم عن الحالة العلمية في ذلك العصر.

<sup>(</sup>۱) انظر: «البداية والنهاية»: (۱۱/۱٤).

انظر: «البداية والنهاية» للحافظ ابن كثير: (١٤/ ٣٣ ـ ٣٤).

### 

في هذا العصر انتشرت دور العلم انتشارًا كبيرًا، في كل من بغداد والشام ومصر، فقد وجدت المدارس الكثيرة التي أسسها السلاطين من الأيوبيين والمماليك، وتنافسوا في إقامتها وجلب العلماء لها، وأوقفوا عليها الأوقاف الطائلة، وأجروا عليها الأموال بسخاء، وكان يؤمها الطلاب من أنحاء العالم الإسلامي لتلقي العلوم الدينية وغيرها، وأقاموا بجانب هذه المدارس مكتبات تابعة لها، وربما كانت مستقلة عنها، وقد امتلأت خزائنها بآلاف الكتب في علوم شتى، فامتاز هذا العصر بكثرة العلم، فكانت السبل لطلب العلم وتحصيله ميسرة؛ وذلك لوجود هذه المدارس وخصوصًا في مصر والشام، فإن بغداد بعد أن هاجمها التتار، وعاثوا فيها هدمًا وتخريبًا، وأتلفوا المكتبة الإسلامية بما ألقوا في نهر دجلة من الكتب العظيمة فإن ذلك قد اضطر العلماء وغيرهم إلى الفرار إلى الشام ومصر ليجدوا هناك شيئًا من الاستقرار والأمن الذي فقدوه في بغداد.

ويدرس في هذه المدارس: الفقه والتفسير والحديث والتاريخ والنحو والصرف وغيرها من علوم الدين واللغة، وكانت في هذا العصر مدارس خاصة بالطب وحده في مصر والشام، وقد ساعد إنشاء هذه المدارس والمكتبات العامة والخاصة على كثرة التأليف والتحصيل، ولكنها ساهمت ـ أيضًا ـ في ذلك التعصب الفكري المذهبي بين أتباع المذاهب مع الجمود على تلك الآراء والأفكار التي وصلت إليهم في تلك الموسوعات والكتب في مذاهبهم، وربما كان بعضها مخالفًا لما عليه الدليل، وقد كانت بعض هذه المدارس تبنى لأصحاب مذهب بعينه من

المذاهب الأربعة وتسمى باسمه، كالحنبلية أو الشافعية وهكذا.

وقد درس في هذه المدارس علماء كبار، كما أنه تخرج فيها العلماء. وفي هذا العصر المدرسي عاش ابن تيمية وكان أبوه على رأس إحدى المدارس بدمشق، فقد كانت له مشيخة دار الحديث السكرية بالقصاعين، فاستفاد من هذه المدارس، وسهل له الاطلاع على تلك الموسوعات التي جمعت أشتات العلوم، في الحديث والفقه وأصوله والتفسير والتاريخ، سواء كانت في مصر أو الشام، فإنه قد أقام بمصر والشام وقد لقي كَثَلَمْهُ كَبار العلماء في عصره في الشام ومصر، فأفاد واستفاد (۱).

وهكذا نرى عصر ابن تيمية كان زاخرًا بالعلم والعلماء، كثر فيه العلم المدون كثرة سهلت طلبه وتحصيله والاطلاع عليه، وبهذا يتضح ذلك الوسط السياسي والاجتماعي والعلمي الذي عاش فيه ابن تيمية، ورفع فيه لواء الإصلاح والتحديد.

(١) انظر الكلام عن الحالة العلمية في هذا العصر للشيخ محمد أبو زهرة في كتابه «ابن تيمية حياته وعصر وآراؤه الفقهية»: (ص١٥٥ ـ ١٥٣)، و «ابن تيمية» للدكتور/ محمد يوسف موسى: (ص٤٥ ـ ٦٤).

#### حياة ابن تيمية كَغْلَشْهُ

#### \* أسرته:

كان ابن تيمية (١) ـ رحمه الله تعالى ـ سليل أسرة كريمة، اشتغل أبناؤها بالعلم، وكلهم عرفوا به وبرزوا فيه، فقد عنى تاريخ الفقه والعلم بهم، وخلد أسماءهم والكثير من مؤلفاتهم.

فأبوه: شهاب الدين أبو أحمد عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله ابن تيمية، نزيل دمشق، وُلد بحرّان (٢) سنة ٦٢٧ هجرية، سمع العلم من أبيه وغيره من العلماء، حتى إذا أتقن العلوم والفقه، درَّس وأفتى وصار شيخ البلد وخطيبه. وقد دَرَسَ المذهب الحنبلي على أبيه حتى أتقنه، وكان إمامًا محققًا، دينًا متواضعًا، حسن الأخلاق وكان من أنجم الهدى، وكان من أعيان الحنابلة، باشر بدمشق مشيخة دار الحديث السكرية، وكان له كرسي بالجامع الأموي يتكلم عليه أيام الجمع من حفظه. توفي

<sup>(</sup>۱) قيل: إن جده محمد بن الخضر حج على درب تيماء ـ وهي معروفة الآن شمالي المدينة المنورة ـ فرأى هناك طفلة، فلما رجع وجد امرأته قد ولدت له بنتًا، فقال: يا تيمية، يا تيمية، فلقب بذلك، وقيل: إن جده محمدًا كانت أمه تسمى تيمية، وكانت واعظة، فنسب إليها وعرف بها.

انظر: «العقود الدرية» لابن عبد الهادى: (ص٢)، و «جلاء العينين»: (ص٥).

<sup>(</sup>٢) حران: بلدة قديمة كانت من أهم المراكز للديانات القديمة، وهي بلد موطن الصابئة بالشام.

انظر: «تفسير ابن كثير»: (١/٤٠١)، و«القاموس المحيط»: (٤/ ٢١٥).

\_ رحمه الله تعالى \_ سنة ٦٨٢ هجرية (١).

وأما جده: فهو شيخ الإسلام مجد الدين أبو البركات عبد السلام بن عبد الله بن تيمية الحراني الفقيه الحنبلي، الإمام المقرىء، المحدث المفسر الأصولي النحوي أحد الحفاظ. وُلد بحران سنة ٥٩٠ هجرية، وحفظ القرآن الكريم بها وسمع من عمه الخطيب فخر الدين وغيره، ورحل في سبيل طلب العلم إلى بغداد سنة ٣٠٣هـ، وأقام بها ست سنوات يشتغل بأنواع العلوم (٢).

وقد قال عنه حفيده الإمام ابن تيمية: (كان جدنا عجبًا في حفظ الأحاديث وسردها، وحفظ مذاهب الناس بلا كلفة) (٣).

وقال فيه غير حفيده: (ألين للشيخ المجد الفقه، كما ألين الحديد لداود) (٤)، وكان الشيخ مجد الدين رأسًا في الفقه وأصوله، صنف التصانيف ومن أشهرها «منتقى الأخبار»، وتوفي مجد الدين بن تيمية سنة ٢٥٢هـ (٥).

وهناك عدد وافر في أسرة ابن تيمية من العلماء الأجلاء وهم معروفون في كتب التاريخ، ومنهم أحد أخوي الشيخ: شرف الدين عبد الله بن عبد الحليم، وُلد سنة ١٩٦هـ، وتوفي سنة ٧٢٧هـ، وقد عرف بالورع والتقوى (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: «جلاء العينين»: (ص٢٨ ـ ٢٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: «جلاء العينين» لابن الألوسي البغدادي: (ص٢٩)، و«شذرات الذهب»: (٥/ ٣٠٣)، و«البداية والنهاية» لابن كثير: (٣٠٣/١٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: «جلاء العينين»: (ص٢٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابقة، و «شذرات الذهب»: (٥/ ٢٥٧ \_ ٢٥٨).

<sup>(</sup>٥) انظر: «جلاء العينين»: (ص٢٨).

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: (ص٢٩).

# « مولده، واسمه، وكنيته، ونشأته:

#### مولده :

وُلد شيخ الإسلام ابن تيمية بحران يوم الاثنين عاشر، وقيل: ثاني عشر ربيع الأول سنة ٦٦١ هجرية (١).

#### \_ اسمه و كنيته ونسبه:

تقي الدين أبو العباس أحمد بن الشيخ شهاب الدين عبد الحليم بن عبد الله الخضر بن عبد الله الخضر بن علي بن عبد الله بن تيمية الحرّاني (٢).

#### نشأته :

عاش بحران قرابة سبع سنين، في كنف أبيه وتحت رعايته، ثم انتقل أبوه به وبإخوته إلى دمشق سنة ٦٦٧ هجرية عند قدوم التتار إلى الشام، وكاد هذا البلاء الزاحف يدركهم في سيرهم لولا أن منَّ الله عليهم بالنجاة، وكان هذا خيرًا للإسلام والمسلمين، فقد ساروا بالليل ومعهم الكتب على عجلة لعدم الدواب، فكاد العدو يلحقهم، ووقفت العجلة، فابتهلوا إلى الله واستغاثوا به، فنجو وسلموا(٣).

وفي دمشق نشأ ابن تيمية وترعرع ثم درس ونضج، يقول ابن عبد الهادي<sup>(٤)</sup>: (وقال بعض قدماء أصحاب شيخنا ـ وقد ذكر نبذة من

<sup>(</sup>١) انظر: «الأعلام العلية»: (ص١٤)، و«العقود الدرية» لابن عبد الهادي: (ص٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق نفسه: (ص١٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: «العقود الدرية»: (ص٢)، و«الأعلام العلية» للبزار: (ص١٨).

<sup>(</sup>٤) هو أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عبد الهادي بن عبد الحميد بن يوسف بن محمد بن قدامة المقدسي الحنبلي الفقيه المحدث الحافظ، وُلد في رجب سنة ٧٠٤هـ، لازم=

سيرته \_ أما مبدأ أمره ونشأته من حين نشأ في حجور العلماء، راشفًا كؤوس الفهم، راتعًا في رياض التفقه ودوحات الكتب الجامعة لكل فن من الفنون، لا يلوي إلى غير المطالعة والاشتغال والأخذ بمعالي الأمور، خصوصًا علم الكتاب العزيز والسنة النبوية ولوازمهما، ولم يزل على ذلك خلفًا صالحًا سلفيًا، متألهًا عن الدنيا، صَيِّنًا تقيًا، برًّا بأمه، ورعًا عفيفًا عابدًا ناسكًا صوامًا قوامًا ذاكرًا لله تعالى في كل أمر وعلى كل حال، رجاعًا إلى الله تعالى في سائر الأحوال والقضايا، وقافًا عند حدود الله تعالى وأوامره ونواهيه، آمرًا بالمعروف ناهيًا عن المنكر، لا تكاد نفسه تشبع من العلم، فلا تروى من المطالعة ولا تمل من الاشتغال ولا تكل من البحث، وقل أن يدخل في علم من العلوم من باب من أبوابه إلا ويفتح له من ذلك الباب أبواب، ويستدرك مستدركات في ذلك العلم على حذاق أهله، مقصوده الكتاب والسنة.

ولقد سمعته في مبادىء أمره يقول: إنه ليقف خاطري في المسألة والشيء، أو الحالة التي تشكل عليَّ فأستغفر الله تعالى ألف مرة أو أكثر أو أقل، حتى ينشرح الصدر وينحل إشكال ما أشكل.

قال: وأكون إذ ذاك في السوق أو المسجد أو الدرب أو المدرسة، لا يمنعنى ذلك من الذكر والاستغفار إلى أن أنال مطلوبي)(١).

الشيخ تقي الدين ابن تيمية مدة، وصنف تصانيف كثيرة، توفي سنة ٤٧٤هـ.
 انظر: «البداية والنهاية»: (٢١٠/١٤)، و«الشهادة الزكية في ثناء الأئمة على ابن
 تيمية»: (ص٥١ ٥ - ٥٢).

<sup>(</sup>١) انظر: «العقود الدرية» لابن عبد الهادي: (ص٥ \_ ٦).

## ذكاؤه :

عرفت أسرة ابن تيمية بقوة الذاكرة، وكثرة الحفظ وسرعته، فقد كان أبوه وجده ذَوَيْ ذاكرة قوية، ولكن تقي الدين ابن تيمية سبق أسرته كلها في هذه النعمة، فقد أدهش العلماء وأساتذته والناس بذاكرته القوية النادرة وسرعة حفظه، واشتهر بذلك في دمشق.

يتحدث عن ذلك صاحب «العقود الدرية» فيقول: (اتفق أن بعض المشايخ والعلماء بحلب قدم إلى دمشق وقال: سمعت في البلاد بصبي يقال له: أحمد بن تيمية وأنه سريع الحفظ، وقد جئت قاصدًا لعلِّي أراه، فقال له خياط: هذه طريق كُتابه، وهو إلى الآن ما جاء، فاقعد عندنا الساعة يجيء يعبر علينا ذاهبًا إلى الكُتاب. فجلس الشيخ الحلبي قليلاً، فمر صبيان، فقال الخياط للحلبي: هو ذاك الصبي الذي معه اللوح الكبير هو أحمد بن تيمية، فناداه الشيخ فجاء إليه، فتناول الشيخ اللوح فنظر فيه، ثم قال: يا ولدي امسح هذا حتى أملي عليك شيئًا تكتبه، ففعل فأملى عليه من متون الأحاديث أحد عشر، أو ثلاثة عشر حديثًا، وقال له: اقرأ هذا فلم يزد على أن تأمله مرة بعد كتابته إياه، ثم دفعه إليه وقال: اسمعه عليً، فقرأه عليه عرضًا كأحسن ما أنت سامع. فقال له: يا ولدي، امسح هذا، ففعل فأملى عليه عدة أسانيد انتخبها ثم قال: اقرأ هذا فنظر فيه كما فعل أول مرة، فقام الشيخ وهو يقول: إن عاش هذا الصبي ليكونن له شأن عظيم فإن هذا لم ير مثله. أو كما قال)(۱) اهـ.

<sup>(</sup>١) انظر: «العقود الدرية» لابن عبد الهادي: (ص٦٥).

## - طلبه العلم وثناء العلماء عليه:

بدأ ابن تيمية دراسة العلوم باهتمام يتحدث عنه معاصروه ومؤرخوه، أنه رغم صغر سنه كان لا يلوي على شيء غير الاشتغال بالعلم، حفظ القرآن الكريم مبكرًا، ودرس علوم عصره، فاشتغل بحفظ الحديث، وشيوخه الذين سمع منهم أكثر من مائتي شيخ، وسمع «مسند الإمام أحمد بن حنبل» مرات، وسمع الكتب الستة، وتعلم الخط والحساب في المكتب، وأقبل على الفقه وأصوله، وقرأ العربية وبرع فيها، وأقبل على التفسير إقبالاً عظيمًا(۱).

كان كَنْكَاللهُ يقول: (ربما طالعت على الآية الواحدة نحو مائة تفسير، ثم أسأل الله الفهم وأقول: يا معلم آدم وإبراهيم علمني، وكنت أذهب إلى المساجد المهجورة ونحوها وأمرغ وجهي في التراب وأسأل الله تعالى وأقول: يا معلم إبراهيم فهمني)(٢).

وقد اعترف بعلمه وفضله علماء عصره، قال الذهبي<sup>(٣)</sup> فيه: (كان آية في الذكاء وسرعة الإدراك، ورأسًا في معرفة الكتاب والسنة والاختلاف، بحرًا في النقليات، هو في زمانه فريد عصره علمًا وزهدًا، وشجاعة وسخاء، وأمرًا بالمعروف ونهيًا عن المنكر، وكثرة تصانيف، وقرأ وحصل، وبرع في الحديث والفقه، وتأهل للتدريس والفتوى وهو ابن

<sup>(</sup>۱) انظر: «العقود الدرية» لابن عبد الهادى: (ص٣)، و«الأعلام العلية» للبزار: (ص١٨ ـ ١٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: «العقودية الدرية»: (ص٢٦).

<sup>(</sup>٣) هو الشيخ الحافظ مؤرخ الإسلام وشيخ المحدثين شمس الدين أبو عبد الله محمد بن عثمان الذهبي، وُلد سنة ٦٧٣هـ، وتوفي سنة ٧٤٨هـ، وله مصنفات كثيرة مشهورة. انظر: «انظر البداية والنهاية» للحافظ ابن كثير: (٢٢٥/١٤).

سبع عشرة سنة، وتقدم في علم التفسير والأصول، وجمع علوم الإسلام أصولها وفروعها، ودقها وجلها سوى علم القراءات، فإن ذكر التفسير فهو حامل لوائه، وإن عد الفقهاء فهو مجتهدهم المطلق، وإن حضر الحفاظ نطق وخرسوا، وسرد وأبلسوا، واستغنى وأفلسوا، وإن سمي المتكلمون فهو فردهم وإليه مرجعهم، وإن لاح ابن سينا يقدم الفلاسفة فلهم وتيسهم، وهتك أستارهم وكشف عوارهم، وله يد طولى في معرفة العربية والصرف واللغة، وهو أعظم من أن يصفه كلمي أو ينبه على شأوه قلمي، فإن سيرته وعلومه ومعارفه ومحنته وتنقلاته تحتمل أن ترصع في مجلدين)(١) اهـ.

وأثنى على علمه الحافظ ابن سيد الناس (٢) فقال: (ألفيته ممن أدرك العلوم حظًّا، وكاد يستوعب السنن والآثار حفظًا، إن تكلم في التفسير فهو حامل رايته، وإن أفتى في الفقه فهو مدرك غايته، أو بالحديث فهو صاحب علمه وذو روايته، أو حاضر بالملل والنحل لم ير أوسع من نحلته، ولا أرفع من درايته، برز في كل علم على أبناء جنسه، ولم تر عين من رآه مثله، ولا رأت عينه مثل نفسه) (7) اهـ.

<sup>(</sup>۱) انظر: «العقود الدرية»: (ص٢٣ ـ ٢٤).

<sup>(</sup>۲) هو الحافظ فتح الدين بن أبي الفتح محمد بن سيد الناس الأندلسي، الإشبيلي ثم المصري، وُلد سنة ۲۷۱هـ، برع في الحديث والفقه والنحو وعلم السير، وصنف الكتب، وكان شيخ دار الظاهرية بمصر، توفي فجأة يوم السبت حادي عشر شعبان سنة ٧٣٤هـ رحمه الله تعالى.

انظر: «البداية والنهاية» للحافظ ابن كثير: (١٦٩/١٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: «العقود الدرية»: (ص١٠).

وشهد له بالعلم والتقوى الحافظُ أبو الحجاج المزي<sup>(۱)</sup> فقال: (ما رأيت مثله ولا رأى هو مثل نفسه، وما رأيت أحدًا أعلم بكتاب الله وسنة رسوله ولا أتبع لهما منه)<sup>(۲)</sup> اهد.

وقال فيه الشيخ تقي الدين ابن دقيق العيد<sup>(٣)</sup> وقد سئل عنه: (قال رأيت رجلاً سائر العلوم بين عينيه يأخذ ما شاء منها، ويترك ما شاء)<sup>(٤)</sup>.

وهكذا اعترف بعلمه وفضله الكثير من العلماء والمؤرخين الذين عاصروه.

### \_ توليه التدريس:

كان لوالده \_ كما أسلفت \_ كُرسيُّ بالجامع الأموي يتكلم عليه أيام الجمع من حفظه، وكانت له مشيخة دار الحديث بالسكرية بالقصاعين، فلما توفي والده سنة ٦٨٢ هجرية، تولى التدريس بها شيخ الإسلام ابن تيمية (٥)، وألقى درسه الأول في الثاني من محرم سنة ٦٨٣ هجرية، وقد حضر هذا الدرس كبار علماء دمشق وفضلاؤها، من مختلف المذاهب.

<sup>(</sup>۱) هو الإمام الحافظ أبو الحجاج يوسف المزي، وُلد سنة ٢٥٤هـ بالمزة، وتوفي سنة ٧٤٢هـ. انظر: «البداية والنهاية»: (١٩١/١٤).

<sup>(</sup>۲) انظر: «العقود الدرية»: (ص٧).

<sup>(</sup>٣) هو الشيخ الإمام العالم الحافظ، تقي الدين ابن دقيق العيد، القشيري المصري، وُلد سنة ٦٢٥هـ بينبع من أرض الحجاز سمع الكثير ورحل في طلب الحديث وصنف فيه وانتهت إليه رياسة العلم في زمانه ولي قضاء الديار المصرية في سنة ١٩٥هـ، توفي سنة ١٩٥هـ، تعالى.

انظر: «البداية والنهاية» للحافظ ابن كثير: (٢٧/١٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: «جلاء العينين»: (ص١١).

<sup>(</sup>٥) انظر: «البداية والنهاية» للحافظ ابن كثير: (١٣/ ٣٠٣).

يتحدث الحافظ ابن كثير<sup>(۱)</sup> تلميذ ابن تيمية ضمن أحداث سنة ٦٨٣ هجرية عن درسه هذا فيقول: (وكان درسًا هائلًا، وقد كتبه الشيخ تاج الدين الفزاري<sup>(۲)</sup> بخطه لكثرة فوائده وكثرة ما استحسنه الحاضرون، وقد أطنب الحاضرون في شكره على حداثة سنه وصغره، فإنه كان عمره إذ ذاك عشرين سنة وسنتين)<sup>(۳)</sup>.

ثم يصف درسه الثاني الذي ألقاه في الجامع الأموي فيقول: (ثم جلس الشيخ تقي الدين المذكور أيضًا يوم الجمعة عاشر صفر بالجامع الأموي بعد صلاة الجمعة على منبر قد هيىء له لتفسير القرآن العزيز، فابتدأ من أوله في تفسيره، وكان يجتمع عنده الخلق الكثير والجم الغفير، من كثرة ما كان يورد من العلوم المتنوعة المحررة، مع الديانة والزهادة والعبادة، سارت بذلك الركبان في سائر الأقاليم والبلدان، واستمر على ذلك مدة سنين طويلة)(3) اهـ.

<sup>(</sup>۱) هو الحافظ الشيخ المؤرخ عماد الدين إسماعيل بن عمر بن كثير البصري ثم الدمشقي الفقيه الشافعي وُلد سنة ٧٧٤هـ، ومن تصانيفه «البداية والنهاية»، وتوفي سنة ٧٧٤هـ، ودُفن بمقبرة الصوفية كَثَلَتْهُ.

انظر: «جلاء العينين»: (ص٣٤).

<sup>(</sup>٢) هو الشيخ عبد الرحمن بن سباع بن ضياء الدين أبو محمد الفزاري شيخ الشافعية في زمانه، وُلد في سنة ٦٩٠هـ، ودُفن بباب الصغير رحمه الله تعالى.

انظر: «البداية والنهاية»: (١٣/ ٣٢٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: «البداية والنهاية»: (٣٠٣/١٣).

<sup>(</sup>٤) انظر: السابق: نفسه.

ويقول صاحب «الأعلام العلية» في وصفه لدروس ابن تيمية التي كان يحضرها بنفسه: (وأما ذكر دروسه؛ فقد كنت في حال إقامتي بدمشق لا أفوتها، وكان لا يهيىء شيئًا من العلم ليُلقيه ويورده، بل يجلس بعد أن يصلي ركعتين فيحمد الله ويثني عليه ويصلي على رسوله على صفة مستحسنة مستعذبة لم أسمعها من غيره ثم يشرع، فيفتح الله عليه إيراد علوم، وغوامض ولطائف ودقائق وفنون، ونقول واستدلالات بآيات وأحاديث وأقوال العلماء، ونصر بعضها وتبيين صحته أو تزييف بعضها، وهو وإيضاح حجته، واستشهاد بأشعار العرب وربما ذكر اسم ناظمها، وهو مع ذلك يجري كما يجري السيل ويفيض كما يفيض البحر، ويصير منذ يتكلم إلى أن يفرغ كالغائب عن الحاضرين مغمضًا عينيه وذلك كله مع عدم فكر فيه أو روية، من غير تعجرف ولا لحن، بل فيض إلهي، حتى يبهر كل سامع وناظر، فلا يزال كذلك إلى أن يصمت، وكنت أراه حينئذ يبهر كل سامع وناظر، فلا يزال كذلك إلى أن يصمت، وكنت أراه حينئذ كأنه قد صار بحضرة من يشغله عن غيره، ويقع عليه إذ ذاك من المهابة ما يرعد القلوب، ويحيّر الأبصار والعقول) (٢).

إلى أن يقول في وصفه: (وكان إذا فرغ من درسه يفتح عينيه ويقبل على الناس بوجه طلق بشيش، وخلق دمث كأنه قد لقيهم حينئذ، وربما اعتذر إلى بعضهم من التقصير في المقام مع ذلك الحال، ولقد كان في

<sup>(</sup>۱) هو الشيخ الفقيه المحدث الحافظ سراج الدين أبو حفص عمر بن علي بن موسى البغدادي الحنبلي البزار، وُلد سنة ٦٨٨هـ تقريبًا في بغداد، ورحل إلى دمشق، وكانت وفاته عند توجهه إلى الحج سنة ٧٤٩هـ بالطاعون كَغَلَمْهُ.

انظر: «ذيل طبقات الحنابلة» لابن رجب: (٢/ ٤٤٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الأعلام العلية» للبزار: (ص٢٩ ـ ٣١).

درسه الذي يورده عندئذ قدر عدة كراريس، وهذا الذي ذكرته من أحواله ودروسه أمر مشهود يوافقني عليه كل حاضر بها، وهم بحمد الله خلق كثير، لم يحصر عددهم، علماء ورؤساء وفضلاء من القراء والمحدثين والفقهاء والأدباء، وغيرهم من عوام المسلمين)(۱) اهـ.

#### ـ رحلاته ومحنه:

كانت رحلته الأولى مع والده من حرّان إلى دمشق، خوفًا من التتار، وعمره قرابة سبع سنوات، وذلك في سنة ١٦٧هـ(٢). ثم رحل للحج سنة ١٩٢هـ برفقة ركب الحجيج من بلاد الشام (٣). ثم كانت رحلته إلى مصر في سنة ١٧٠هـ، وذلك لحث السلطان وأعيان الدولة في مصر على الخروج إلى الشام، وكانوا قد رجعوا إلى مصر من الطريق بعد خروجهم من أجل جهاد التتار الذين أهلكوا العباد والبلاد فأجابوه إلى الخروج إلى الشام من أجل الجهاد. ثم عاد قبلهم إلى الشام لإخبار الناس بذلك (٤). وفي خامس رمضان سنة ٥٠٧هـ، وصل كتاب السلطان إلى ابن تيمية يطلب فيه حضوره إلى مصر، وقد أقلق ذلك أصحابه وتلاميذه، وأشار عليه نائب السلطنة في دمشق بترك الذهاب إلى مصر حتى يكاتب السلطان في توجهه في مصر، ولكن الشيخ ابن تيمية امتنع من ذلك، وذكر له أن في توجهه لمصر مصلحة كبيرة ومصالح كثيرة.

<sup>(</sup>۱) انظر: «الأعلام العلية» للبزار: (ص ٢٩ ـ ٣١).

<sup>(</sup>٢) انظر: «جلاء العينين»: (ص٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: «البداية والنهاية»: (١٣/ ٣٣٣).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: (١٤/ ١٥ - ١٦).

ثم لما وصل إلى القاهرة أقيم له مجلس بالقلعة ثم حبس كَثَلَّلُهُ في الحبس المعروف بالجب هو وأخوه شرف الدين عبد الله، وزين الدين عبد الرحمن ظلمًا (١).

ثم لما كان يوم الجمعة ٢٣ في ربيع الأول سنة ٧٠٧ هجرية أفرج عنه، واشتغل شيخ الإسلام ابن تيمية بعد خروجه من السجن بالتدريس ثم أعيد حبسه في شوال ٧٠٧هـ. واستمر في الحبس يستفتى، ويقصده الناس ويزورونه، وتأتيه الفتاوى المشكلة، فيكتب عليها بما يحير العقول من الكتاب والسنة. ثم عقد للشيخ مجلس بالصالحية فأفرج عنه وأكب الناس على الاجتماع به ليلاً ونهارًا(٢).

ثم نفي ابن تيمية كَالله إلى الإسكندرية في صفر من سنة ٧٠هـ بإشارة من أعدائه لعل أحدًا من أهلها يتجاسر عليه فيقتله غيلة، فما زاد ذلك الناس إلا محبة فيه وقربًا منه وانتفاعًا به، واشتغالاً عليه، وحنوًا وكرامة له. وأقام بها ثمانية أشهر يدخل عليه من شاء ويتردد إليه الأكابر والأعيان والفقهاء، يقرؤن عليه ويستفيدون منه وهو في أطيب عيش وأشرح صدر (٣).

ثم طلب السلطان الشيخ ابن تيمية من الإسكندرية إلى القاهرة وأكرمه إكرامًا عظيمًا وسكن بالقرب من مشهد الحسين وعاد إلى بث العلم ونشره والناس يترددون عليه (٤).

<sup>(</sup>۱) انظر: «البداية والنهاية»: (۱۶/ ۳۷\_ ۳۸).

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق: (٤١/ ٤٦ ـ ٤٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: السابق: (١٤/ ٤٩ \_ ٥٠).

<sup>(</sup>٤) انظر: السابق: (١٤/ ٥٣ ـ ٥٤).

ثم عاد شيخ الإسلام ابن تيمية إلى دمشق بصحبة السلطان في ذي القعدة سنة ٧١٧ هجرية لما تواردت الأخبار عن عزم التتر على الهجوم على الشام وكانت غيبته عنها سبع سنين. ومر في طريقه على القدس وأقام بها أيامًا، ثم جعل طريقه من الساحل بعد أن انفصل عن السلطان، فلما وصل دمشق خرج لقيه خلق كثير وسروا بقدومه (١).

ثم في رجب من سنة ٧٢٠ هجرية عقد مجلس بدار السعادة لشيخ الإسلام ابن تيمية وعاتبوه في الإفتاء بمسألة الطلاق، وكانوا قد منعوه من ذلك ثم حبس في القلعة بدمشق فبقي فيها خمسة أشهر وثمانية عشر يومًا، ثم ورد مرسوم من السلطان بإخراجه يوم الاثنين يوم عاشوراء من سنة ٧٢١ هجرية.

ثم اشتغل ابن تيمية كَالله بعد الإفراج عنه بالتدريس والإفتاء والتأليف والوعظ، ثم اعتقل أخيرًا في يوم الاثنين، عند العصر سادس عشر شعبان سنة ٧٢٦ هجرية وذلك بسبب فتواه في مسألة شد الرحال، والزيارة الشرعية والزيارة البدعية، فحبس في القلعة (٢).

وظل في هذه المدة مكبًا على العبادة والتلاوة وتصنيف الكتب، والرد على المخالفين، وكان مكرمًا من قبل نقيب القلعة ونائبها إكرامًا كثيرًا، ويتردد الناس عليه زيارة له، وتأتيه الفتاوى فيكتب عليها، ويتلقف تلاميذه وأصحابه كتبه فينشرونها بين الناس، فزاد ذلك أعداءه غيظًا، فلما كان قبل وفاته بأشهر ورد مرسوم من السلطان بمصر بإخراج ما عنده كله، فلم يبق عنده كتاب ولا ورقة ولا دواة ولا قلم، وكان بعد ذلك إذا كتب

انظر: «البداية والنهاية»: (١٤/ ٦٧).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: (١٤/ ٩٧).

ورقة إلى بعض أصحابه يكتبها بفحم، وأقبل الشيخ بعد إخراج الكتب من عنده على العبادة والتلاوة والتهجد حتى أتاه اليقين (١١).

### ـ وفاته:

وأخيرًا بعد هذا الكفاح والجهاد؛ آن لابن تيمية شيخ الإسلام العالم العالم العابد المجاهد في سبيل الله؛ أن يلقى ربه، وكانت وفاته في ليلة الاثنين العشرين من ذي القعدة سنة ٧٢٨ هجرية، وهو لايزال في سجنه بقلعة دمشق، وحصل للناس بمصابه أمر شغلهم عن غالب أمورهم وأسبابهم، وخرج الأمراء والرؤساء والعلماء والرجال والنساء، ولم يتخلف عن الحضور إلا من لم يستطع إلى ذلك سبيلاً. ودُفن بمقبرة الصوفية بجوار أخيه شرف الدين عبد الله رحمه الله تعالى "، ورحم الله تعالى شيخ الإسلام ابن تيمية وأجزل ثوابه جزاء ما قدم للإسلام والمسلمين.

## \_ آثاره العلمية:

اشتغل شيخ الإسلام ابن تيمية، رغم انشغاله بالتدريس والإفتاء، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وكيد الخصوم له مع هذا وغيره اشتغل رحمه الله تعالى بالتأليف في أصول الدين والفقه والفتاوى، والرد على المخالفين لشرع الله تعالى وبيان زيفهم وباطلهم، فترك تراثًا علميًّا ضخمًا سلفيًّا استفادت منه أجيال الأمة الإسلامية المتعاقبة رغم الكيد الباطل لهذه المصنفات، الذي تعرضت له منذ عصر شيخ الإسلام ابن تيمية حتى عصرنا هذا، ولكن الله جل وعلا قد حفظ الكثير منها.

<sup>(</sup>۱) انظر: «العقود الدرية»: (ص٣٦١\_٣٦٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق: (ص٣٦٩)، و«الأعلام العلية» للبزار: (ص٨٤ ــ ٨٥)، و«البداية والنهاية» للحافظ ابن كثير: (١٤/ ١٣٥).

يقول ابن عبد الهادي \_ وهو يتحدث عن مصنفات شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى \_:

(وللشيخ تَظَلَّلُهُ من المصنفات والفتاوى والقواعد والأجوبة والرسائل وغير ذلك من الفوائد ما لا ينضبط، ولا أعلم أحدًا من متقدمي الأمة ولا متأخريها جمع مثل ما جمع ولا صنف نحو ما صنف ولا قريبًا من ذلك، مع أن أكثر تصانيفه إنما أملاها من حفظه، وكثير منها صنفه في الحبس، وليس عنده ما يحتاج إليه من الكتب)(١) اهـ.

ثم ذكر بعد ذلك بعض مصنفاته.

ويقول صاحب «الأعلام العلية» عند ذكره لمؤلفات شيخ الإسلام ابن تيمية:

(وأما مؤلفاته ومصنفاته فإنها أكثر من أن أقدر على إحصائها أو يحضرني جملة أسمائها، بل هذا لا يقدر عليه غالبًا أحد لأنها كثيرة جدًا، كبارًا وصغارًا، وهي منشورة في البلدان، فقل بلد نزلته إلا وقد رأيت فيه من تصانيفه، فمنها ما يبلغ اثني عشر مجلدًا كـ «تلخيص التلبيس على أساس التقديس» وغيره، ومنها ما يبلغ سبع مجلدات كـ «الجمع بين العقل والنقل»، ومنها ما يبلغ خمس مجلدات، ومنها «منهاج الاستقامة والاعتدال» ونحوه، ومنها ما يبلغ ثلاث مجلدات كـ «الرد على النصارى» وشبهه، ومنها مجلدان كـ «نكاح المحلل»، و «إبطال الحيل»، و «شرح العقيدة الأصبهانية».

<sup>(</sup>١) انظر: «العقود الدرية» لابن عبد الهادي: (ص٢٦).

ومنها مجلد ودون ذلك، وهذان القسمان من مؤلفاته، فهي كثيرة جدًّا، لا يمكنني استقصاؤها، لكن أذكر بعضها استئناسًا)(١).

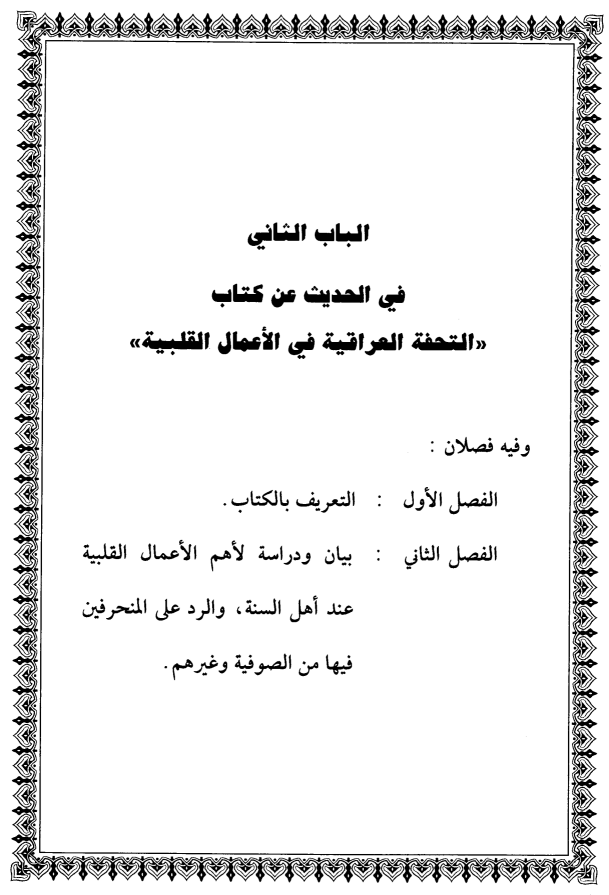
إلى أن يقول كَغُلَلْهُ: (ولا يليق هذا المختصر بأكثر من هذا القدر من مؤلفاته، فيمكن تعداد ما ينيف على المائتين، لكن لم نر الإطالة بذكره، وأما فتاويه ونصوصه وأجوبته على المسائل فهي أكثر من أن أقدر على إحصائها، لكن دوّن بمصر منها على أبواب الفقه سبعة عشر مجلدًا وهذا ظاهر مشهور، وجمع أصحابه أكثر من أربعين ألف مسألة، وقل أن وقعت واقعة وسئل عنها إلا وأجاب فيها بديهة، فأبهر واشتهر وصار ذلك الجواب كالمصنف الذي يحتاج فيه غيره إلى زمن طويل ومطالعة كتب وقد لا يقدر مع ذلك على إيراد مثله) (٢) اه.

ومن أراد الوقوف على بيان أسماء مصنفاته فليراجع «العقود الدرية» لابن عبد الهادي، و«الأعلام العلية» للبزار، وغيرهما ممن ترجم لشيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله تعالى وغفر ذنبه وأسكنه فسيح جناته جزاء ما قدم للإسلام والمسلمين.

والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>۱) انظر: «العقود الدرية» لابن عبد الهادى: (ص٢٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الأعلام العلية» للبزار: (ص٢٥ ـ ٢٨).



## التعريف بالكتاب

# أولاً: اسم الكتاب ونسبته إلى مؤلفه وسبب تأليفه:

أجمعت النسخ المخطوطة والمطبوعة التي بين يدي لهذا الكتاب على تسميته: «التحفة العراقية في الأعمال القلبية»، وعلى نسبته إلى مؤلفه شيخ الإسلام أحمد بن تيمية - رحمه الله تعالى - ، ولم أجد لها مخالفًا ، بل قد ذكر هذا الكتاب تلميذ شيخ الإسلام ابن تيمية ، الشيخ المحقق ابن عبد الهادي في كتابه «العقود الدرية» باسمه المذكور ضمن مصنفاته رحمه الله تعالى (١).

وهذا يدل دلالة قاطعة على صحة اسم الكتاب ونسبته إلى مؤلفه شيخ الإسلام أحمد ابن تيمية رحمه الله تعالى. أما سبب تسميته بهذا الاسم، فلم أعثر على ذكر له فيما بين يدي من المصادر والمراجع، ولكن لعله سائل أو سؤال جاء إلى الشيخ رحمه الله تعالى من بلاد العراق، كما جاءه سؤال من واسط فسمى جوابه: «العقيدة الواسطية»، وسؤال من حماه فسمى جوابه: «العقيدة الحموية»، وك «الرسالة التدمرية»، و«الرسالة القبرصية»، وأمثال هذا كثير من مصنفات الشيخ رحمه الله تعالى.

وقد أشار المؤلف في أول الكتاب إلى سبب تأليفه لهذا الكتاب؛ أن بعض الناس سأله أن يكتب له شيئًا في أعمال القلوب، فأملى هذا الكتاب، ونص العبارة التي قالها شيخ الإسلام ابن تيمية هي قوله: (اقتضى ذلك بعض من أوجب الله حقه من أهل الإيمان واستكتبها وكل منا

<sup>(</sup>١) انظر: «العقود الدرية» لابن عبد الهادي: (ص٣٥).

عجلان)(١). فلعل هذا السائل الذي أوجب الله حقه من أهل العراق فسمي هذا الجواب بهذا الاسم، والله تعالى أعلم.

## \* ثانيًا: موضوع الكتاب ومنهجه في تأليفه:

يدل اسم الكتاب دلالة واضحة على موضوعه، فموضوع هذا الكتاب هو الأعمال القلبية التي أمر الله تعالى بها عباده، وقد نص على ذلك المؤلف في أول الكتاب فقال رحمه الله تعالى: (أما بعد فهذه كلمات مختصرات في أعمال القلوب التي قد تسمى المقامات أو الأحوال وهي من أصول الإيمان وقواعد الدين: مثل محبة الله ورسوله والتوكل على الله، وإخلاص الدين له، والشكر له، والصبر على حكمه، والخوف منه والرجاء له، وما يتبع ذلك)(٢).

ولابد من الإشارة هنا إلى أن شيخ الإسلام ابن تيمية كَالله لم يتكلم في كل الأعمال القلبية التي أمر بها عباده، وإنما تكلم عن بعضها، وقد يكتفي أحيانًا بالإشارة إلى بعضها دون تفصيل للكلام فيها، وشيخ الإسلام ابن تيمية له عذره في ذلك، فهو لم يقصد جمع الأعمال القلبية التي أمر الله بها عباده في كتابه، وإنما بعض الناس سأله أن يكتب له شيئًا في أعمال القلوب، فكتب له هذه التحفة.

وقد ذكر رحمه الله تعالى أنها كلمات مختصرات في أعمال القلوب، وأنه كان مشغولاً عند كتابتها، هو والسائل أو الكاتب حيث قال رحمه الله تعالى: (استكتبها وكل منا عجلان)(٣).

<sup>(</sup>١) انظر من هذه الرسالة: (ص٢٨٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق: نفسه.

<sup>(</sup>٣) انظر: السابق: نفسه.

ولما نظرت اختصاره الكلام في هذا الموضوع المهم؛ الذي هو من أصول الإيمان وقواعد الدين للأسباب التي ذكرناها، رأيت أنه لابد لي أن أقوم بدراسة وبيان لأهم الأعمال القلبية التي أمر الله بها عباده على هدي الكتاب والسنة، وسيأتي هذا البيان والدراسة لأعمال القلوب في الفصل الثانى من هذا الباب إن شاء الله تعالى.

وأما منهج المؤلف في هذا الكتاب، فلم يشر المؤلف رحمه الله تعالى إلى المنهج الذي سيسير عليه فيه، وبالتأمل تبين لي أن منهجه الذي سار عليه في هذا الكتاب يتلخص فيما يأتى:

- ١ اعتماده على كتاب الله العزيز، الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه؛ فهو يستدل بالآيات القرآنية لما يورده من الكلام في الأعمال القلبية التي تكلم عليها في هذا الكتاب.
- ٢ اعتماده بعد ذلك على السنة النبوية الصحيحة؛ فهو يستدل بالأحاديث النبوية ويحتج بها، وقد كان رحمه الله تعالى يقول: (كل قائل إنما يحتج لقوله لا به إلا الله ورسوله)(١).
- ٣ ـ يستدل بعد ذلك بالآثار الواردة عن الصحابة والتابعين وتابعيهم بإحسان رحمهم الله تعالى ورضي الله عنهم، فهم أعلم الناس بعد نبيهم على بكتاب الله وسنة رسوله على .
- ٤ ـ يستأنس أحيانًا بأقوال مشايخ الصوفية كالجنيد وغيره، الموافقة للكتاب والسنة.
  - ٥ \_ يستدل بالأدلة العقلية في رده على شُبِّهِ المخالفين، وجوابه عليها.

<sup>(</sup>۱) انظر: «الأعلام العلية» للبزار: (ص٣٠).

٦ ـ يستشهد في بعض الأحيان لكلامه بأبيات من الشعر ولا ينسبها إلى
 قائليها.

هذه أهم معالم المنهج الذي سار عليه شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى في كتابه هذا، والله تعالى أعلم.

### \* ثالثًا: مخطوطات الكتاب:

عندما أردت تحقيق هذا الكتاب، تبين لي أنه يوجد له خمس نسخ مخطوطة كاملة، كما أنه يوجد له أربع نسخ مطبوعة:

الأولى: طبعت في مطبعة القرآن والسنة في الهند، وهي ضمن مكتبة الشيخ عمر بن حسن، المهداة لمكتبة جامعة الملك سعود بالرياض، وطباعتها رديئة، ناقصة من آخرها، وعدد صفحاتها (١٥٨)، ورقم تصنيفها بالمكتبة (٢١٤س س م) نسخة واحدة.

والثانية: طبعت بالمطبعة المنيرية بمصر، ولم يكتب تاريخ طبعها وعدد صفحاتها (٦٨) صفحة، وتوجد في مكتبة جامعة الملك سعود برقم (٢١٨) ت ت ت).

والثالثة: طبعت مع رسالة لشيخ الإسلام ابن تيمية في «أمراض القلوب وشفاؤها»، طبع المكتبة السلفية بالقاهرة، نشرها قصي محب الدين الخطيب، وتوجد نسخة منها في مكتبة جامعة الملك سعود برقم (٢١٨/ت ت م)، وعدد صفحاتها (٨٠)، ولم يكتب تاريخ طبعها.

والنسخة الرابعة: مطبوعة ضمن «مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية»، جمع وترتيب: عبد الرحمن بن قاسم النجدي، وابنه: محمد، في أول المجلد العاشر (السلوك)، الطبعة الأولى منها سنة ١٣٩٨هـ، وهذه الطبعات المذكورة غير محققة.

- النسخ المخطوطة :وهى خمس نسخ مخطوطة :
- ١- نسخة مصورة عن المكتبة السعودية بالرياض التابعة الآن للرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، ورقمها في المكتبة السعودية (٨٦/٥٢٠) ضمن مجموع من (ص١٢٨ ١٢٧)، ومصورتها في قسم المخطوطات بجامعة الملك سعود بالرياض برقم (٨١٨/ت ت) تصوف. فيلم رقم (١٦/٥٤) (س) وخطها معتاد، ولم يذكر اسم الناسخ، وعلى هذه النسخة تملك باسم (هادي بن إسماعيل بن محمد بن هادي)، ووقفية باسم الشيخ (محمد بن عبد اللهف بن عبد الرحمن آل الشيخ)، وبها سقط كبير أشرت إليه في حاشية الكتاب، في (٢٥) ورقة (٥٠) صفحة، في بعض الصفحات (٢١) سطرًا، وفي البعض الآخر (٢٢) سطرًا، وقياس الصفحة (٢١) سطرًا، وفي البعض الآخر (٢٢) سطرًا،
  - وقد رمزت لها بالحرف «ش».
- ٢ نسخة أخرى مصورة عن المكتبة السعودية بالرياض والتابعة الآن للرئاسة العامة لإدارات البحوث والعلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، وهي في المكتبة السعودية برقم (٨٦/٣٠٧) ضمن مجموع من (ص٣٠٤ ـ ٣٥٣)، وهي في قسم المخطوطات بجامعة الملك سعود بالرياض برقم (٨١١/ت ت) تصوف، فيلم رقم (١١٥/ ١١) (س) في (٢٥) ورقة (٤٩) صفحة، في كل صفحة (٢٥) سطرًا، وقياس الصفحة (٢١ × ٢٠,٥ ٢٠سم)، وخطها معتاد، ولم

- يذكر اسم الناسخ، وقال ناسخها: (وكان الفراغ منها في سنة ١٢٢١ هجرية).
  - وقد رمزت لها بالحرق «س».
- ٣- نسخة المكتبة الظاهرية بدمشق، المصورة بقسم المخطوطات بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، برقم (١٥٤٣) في (٣٢) ورقة وصفحة واحدة، وعدد صفحاتها (٢٥) صفحة، وفي كل صفحة (٢١) سطرًا، وقياس الصفحة (١٥ × ١٠, ١٠سم)، وخطها معتاد، ولم يذكر الناسخ، ولا تاريخ النسخ.
  - وقد رمزت لها بالحرق «د».
- ٤- نسخة مخطوطة بدار الكتب القومية المصرية بالقاهرة تحت رقم (٢٧١) تصوف تيمور، فيها (٣٧) صفحة، وفي كل صفحة (٢٩١) سطرًا، خطها معتاد، وعليها وقفية باسم (أحمد بن علي بن محمد تيمور)، وبآخرها قول الناسخ: (علقها لنفسه ولمن شاء الله من بعده العبد الفقير عثمان بن أحمد بن عثمان بن سعيد النجدي الحنبلي غفر الله له ولوالديه ولجميع المسلمين ونفعه الله تعالى بالعلم النافع والعمل الصالح وسائر المسلمين. ووافق الفراغ منها نهار الأحد المبارك عاشر رجب المحرم سنة أربع وثمانين، ختمت بخير).
  - وقد رمزت لها بالحرق «ص».
- ٥ ـ نسخة مكتبة الأوقاف العامة ببغداد، ضمن مجموع (٣٢/ ٢٧٦٧)
   مجاميع، في (١٠) ورقات قطع كبير، وهي (٢٠) صفحة، في كل صفحة (٣٣) سطرًا، وخطها معتاد، ولم يذكر اسم الناسخ ولا تاريخ النسخ، وعليها وقفية باسم: (علي بن إبراهيم فصيح الحيدري) على

مكتبة الخالدية سنة ١٣٠١هـ، وقد استغنيت عن هذه النسخة بالنسخ الأربع التي قبلها والمطبوعتين؛ وذلك لأن النص فيها يوافق النص في النسخ الأربع التي اعتمدتها، ومطبوعة الفتاوى، ومطبوعة الخطيب إلا في موضع واحد خرج عنها كلها، وترجح لي ما فيها فأثبته في نص الكتاب وأشرت إلى ذلك في الحاشية، بأنه من نسخة العراق. وفيما يلى نماذج لهذه المخطوطات.

• • •



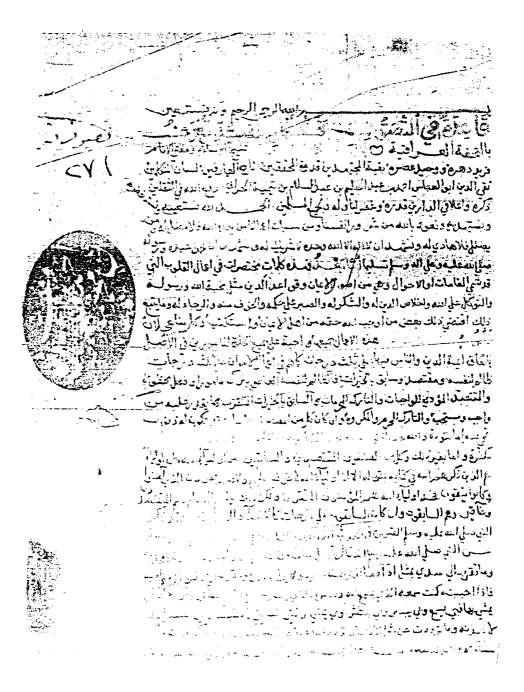


صورة الورقة الأولى من نسخة «د»

صورة الورقة الأخيرة من نسخة

استاراسایی میازگامگردگرایان دمن در شاید مرد ماها اشد مدین جان النت دمد میازگامگردگرایان دمن در شاید مرد المان بالدیگر در ترکیست دیالانگارشون دان مان دنبری و باش و پیکستار المیاب و بالدیگر میدو مما استان مین بازی در بازی در شاده بازی در شاده با بورش و در تاری النان اند باز در توسه الذیج زالتران الا و موجود مید در آمران بیشی اشعيل مغالاز پراغليد الكاب والسند والالإ بالشهوز و حمالية تراعلها الغوامات بار احرالكاب واحق ئ زورانه الدير لوبواه باذع ابنائ ميرار ووزترج اخري بكرار واساكي ليوالا كالي دوجيلو و بكروي تك وليسلب تلن دريع عنا لعفائسكيب انرامي وإصلهن يخزين آحلالك برقه وأخار الكاب لكزا هلاالكاب حرفيوا فزاد وأآسجاق هوفنلغ ذلاكمنهم مسا عليها بنومد التمولان بي الاادتان المعم الخاذي ك فانظر ما دالان براع بكما تأسم عير فيعم الذيج المذكوزه فإلعب تمتر ما نعيم وشيمه وخارم بالتجاحان توموشيجارا لغيماكم مزاليمايون الإقوله ولوثون وللجأ بدئ هائض مسندا داسان تعقوب دی لیکا فاوجند تعل دیشود بغلامه کم و بدئت اراز درم و بغک وصله و است بماردانهعا ونذابكم فالنزاع بباحتهودلل إلذيجد المنشع بعنه

کلما داریب دا بدعولسدنگ مرکز رش ومقور طاله ایان شیمی نارنداید منتم ما عنز له فکاد و الحالت المسلی نفین باللجلین سے نکر لللوم وکدارا انتداریا از این وتلره كه بومشر لااملامني ككرا يأك مئرا لناحب وكا زابني موليغمه الدالان استغنزل واتعاب المكن ئنة القينة كالدرنق وعده من عيسة وكذرنج وساليع على سدى مدرا به غريم هيؤ المنافرة في لمدى الأجام هيسيراك عبل واعي في لكول ياكلمه هذه المنطوي قوي ويشيوزان الشيكان اصلك ان سركالزنوب واحلاكم وغيزايوالدار لالمدوالإستغفار والعتي وزانب الناسن بدخلون و زليلما مواجا منته بحكوريك واستنطع إردي قطان مفاداً خاب حرالابن النوصيروا الهستعني بحقال يعمال لزكل بالحكت إيانا فعل لىن ميد جسيدان لانعسدة الالعدائ لكهندند ترويقية وازائة غيزوازكم - يوداليد غنطكه تمائح حسن الإسامتين ويوت كل درضافضاده كانفد و سنيه والبدو استفنوه ووارتقيمن عم ارير لالدرالايد واستغير لذبك وا سنغفزوالدازآسمغیق برمقلاائرلدند مبعد مغیزاهی ارشاد وجاهد مولد مغیره مهاده وازی ایژلد به مهکم میرالد امرینیژه منی کیمه کازاهٔ مؤلد كاحلاأ الموازكت مرتبك لمزائف بيز مماجنسوام بعيث إه كيوم إن يز كالعجزمان بأموارامتعرا وعزاحوان دواء عبولسن أبائا لان طرعيد العزيز وابو بكزات مهزمة جرير دلهذا لمف وذكرا فناخلاتو بعلمة والمكةوانين مكروستوا كودلمذاجأ زليرريه بتول



صورة الورقة الأولى من نسخة «ص»

صورة الصفحة الأخيرة

والهناك والسكما يمكا يسول متدالات بين قليهم واصطولات بينهما مصرة المساعل وعصو فاضعه سيدل بسلامة بهما أفالجات المياليون وسيتهم الذب اصلي ملادورية عالى بايدا من بلاح المد المهمي اللهاري ريد إلا قدر والعدوهم ومورص م كلمد درامان وراد مهد باللاقل قالاهل بالبيدوة المال سن يتماهم فيدماناللا المالية والمالية في في مالية في في المنطقة ال امع كان توابل لان اكاما الدين بوازيه بعده ومايوست غيار كافال فقا الزيداب اختلف ايا تبه - خصلاي من ادن حكي جنيع إن الانعطاري المومنة منابوه وبشيرة إن استغمولاً! الا الم والمساح والدي الوف قالمه وجود - لما يالوه سالامه وموالوكيس لي المراق موالوكيس لي المراق من المراق من المراق من المراق المراق من المراق المراق من المراق المر نئز/الذئاب والتائيان يكمنالعت سيءن وساحن يلصق الرج إيسكيه بسكب ماحريج hingoilly siller it land , elaste ريا ري الدري يما منايا مسيال او إدام و ميكلات صدا صدد وتال تكان سيفيان الدراء نفس فاعذ كيدكنا في المسلوج كانت بها الميد والحجنس بالمذالام وفعدًا عندان الالمان المنافعة والمعدون الدالات استدفيك والقرب البائل كالمستحدث وعاخته بوال والمالعياس بن تقسم رجدامد بورز وياليا مانصسم اللهاغيد الارتاب داماكه دقاكتك فافااصتهما عيجات فاذكرا العملا بالشواكيل حاذكر وعكاهباكمالية خ الفيدنا من جبّ افاحن الملكس والسندخض الملعان العامتين الإالدوبالاستدمار وترتفال بالمبحالة الاالي مجالك المالت منافالميدوكانالن فالماءارا المفرنيدوالله ومايت اللا مريطل فرويالله افراماف يمكل بالقواستغنق بعدان بلة الرسالة وجاهدن ادبوحق جيها دهواني عا امراسه به عالمريسيراليه احلتها السعار وسراداك وبقعيا المفلانا مفركين لفا وبقرع العاالات سهاعانظلة سبرألسنفئ الصندق لاستراس هالايتيمالاستعوسيوبي كم

ومال مروبهم والمماري مااية الايل إدرار شكاري للمناه المدين إيامه إيازار

المات بزالية في الديم ما يؤمرة والدرائة ع الإستادية ليغول تهما التلاقي كولست تغزي الجار وي الصلح الحيواللدو وما كان ونعالهم الرواياة ستنغيل ومؤلف يهدينا الميارية الإيهاري إلى وياداللها الميارية الم وسرا كانه الخاليات منه والاواستوريق قال اللبولات الديولية الإيلاليونية الميارية المنظمة المنطقة المنظمة المنطقة المعافدة العربة اللا على موهما منظمة المنطقة مَنَكُمَ مَ اهَا إِمَا وِلِيَّ مِنْ هِمَا لَمْ فَيَ أَهِ إِمَا مِنْ عِلَوْلَ عَلَيْهِ مَنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِن البَّالِ الْمَاعِيْدِ عَلَا إِنْ عِيدَالِنَّ البِيَ لِيَبِ لِلدَّلِمِ عِي طَالِدُلَوْلِ الْلَّاطِئِيةِ مَ ابتاعِ الفائِبِ حَيْ الْوَهِي مِمْ الفائِبِ وَيَقَالِلنَّالُ مِنْ يَوْلِمَا أَسْمِانَ وَهُذَانًا إِنْهَا المَ فلاينا وظلافه همناتال الظرأن بجل عليه سسيات من والعصم لن سيفس سسيات ا عباس انگران تباده امن و فقدری و استلان انعی و تنصوب نام از ایران از کرد. داید که دانسکا و بحکرامان این قبل جویل سیک را و دااس نه ملایشتگاری به دو ان ان کرد با جگر و بست از جه زام ناده اید روید کیکار انقد دانه مدملی شنگاری و بازه با ناه ایالای وبالإلجوب الوائدي المتعادة تدي المتعراعاتين البداعان إبلا كمشكارة في مولة دور بعدا اللار مجدادة مقارة إدكرى لهلم السن أوا الحصيها كالجاوز كالماعن وحديد والليودالمه ومن وجدة يؤلال فلا ومن الانتشاء واهدا عيمان والجعيماري وعدل مالسطعت أعن ديلاس شرور سنوي اردال بدعلال والدال تجريعا والدور والدور الدور الانتها الاالصورة ما الاالصورة الجالية الترويعة معال تبلاغ من المهاد السيومون بها كات مناليده و حل المدة حال الدور الإيرازية من المدينة الي في أل بكريّة بسيده ينا يوالي الاستقال وكلان هذي من الالمريّة اللي تعليم بدائيا مالي يولية وقلب في الإلماد والأيد والإيلومة المالية التهاولات عج إلكه عبد الذي راه المناري العالماس من يواليك كمرقا ي الفهاليد في البعامانة منه المبدالية برفوا مدورة السعد لاسعليه وسطفال الماريس كالمافدان وسيك مقسيه وقال تقاوما طايداتهم هوكائ كاخا النبسهم بطانون وفالصائح عنالي ومرعول كا كالمسيد المستغدار بأدوا والجاديون عدمن شدادبه اديرة الدانة المالية ولف كيام المبار ودارا مالدتن يدرمن أجده الإجوال وقاله سالاه مليد وسياء لأراء وسلوالاسالغقالوان يقتى ألغيرالله حائلك فالمالاات خلائتن وآنا الله المتال العطماة مع وفرميم الدفال لد لمنان ملاله والال-سندايد

بخرجا فيالعب داورته وقال النامل يهوهمه وسائل ستل جنة والله حقائعا بدراديبية وادمين و مساقعاً حلل بلناهم جلوطنيرهالينوتوالعظب وقال كلماالإدوائ طبواسن يجنى وكالدونادوا واللاليع وعليار بالإنظاءاته والمتاريك واحساالهامواوي فتدنالتالين اعلهما رواالانجعتاطالات واحساهم يئ تلايية ولايقعيلانه كلهافا تجلاسيتطحابيك وكالر وسأحم جقايويين ستالنان وكلأ الزارول كلزنا لذان كثيق وتسدي للتادهل فتأكر يقفاطيهم فبموتفا ولايغنغ جنهمت حنايما وفلأ اولسيك وكالمشاديونهادوك حرئوله يتدوقا كالغفاجادة لائبكا سأاه ولاجنئة ولاثأر ولاحقاب وللحرش ولاكرج وذيحوا وزئيا سيائه لايكوبه ففأسد أاخبرهاهن بكيندودلواهاما ئاداللىرى خزالم الجيوان لوكا فاليطئون وكاليونهمنوفي ساكنون. وقل سواءها يتلجزهنا الإحبياسالناس بحبص الدان دخلق خاعالهم للوعزي بالجهوا برمانة القراء فنتوك كلعهم يوافات إيمل بملح وعوطه الحام البيارية الملكم ستمالا يعمذ اذا وعاصه يتداي والماري والماري الفاري من جوي والإنشار والأقلي السيكان وجنجه بكسفيد فله لخائض خبط الماق اجلاها وقلت ألما خبط ميروعه داستان 出いいますのなるとのできます。 こうまりまからかん عيما محفاد حدالدوري بونال فلحادي لدونه سالاله المعصود والمال وتنهي المعالع بالوساء كياهد ورسط والتمكام الماله وفلهم الدعالوالمجافك Herry Control of the Market いかいいいていているいっているのできる CAN CALL CONTRACTOR OF CANAL بالعالي تالجيم وبزنسه بن رجب بدر وعزر فالرما تعييه ونستفاع ونفونها بسائده وانتسامهماسيات ايا النيالمكن يعتدنانك وطسالهم تاساخ あるいからんらいはいましていくろういっと مواب الله فكالكان حبرونامن طالعبها للكالجليكاديب يعكر وكادنيكا عنه المنتالم أنب Jenas シストをです

صورة الورقة الأولى من نسخة «س»

وفيبعن إيهار بتوليد تبال عاذكه هلكالسق طعل شكتا على بارتي واعلفائ اه كَلُولَةُ وَالْمُصِينُ لا دُسِيمِسْ حَيِّ التَّالِمُ لَمَانًا الْمِيمِ لِاتِ اللَّهِ عَلَيْنَا الْمِيمُولُ ا شريعاً فَانَا فِلْسِيمِ التَّلِيمِ الْمُصَالَّبِ حَيَّ الْمُهُومِنُ الْمَالِثِ وَقَالِهُ مَا لَى وَهِي أَمْ الشا ع - وهورون فلاخان طلاولاه صافي الظم الملاية وبدن تنسدوقال تعاله ماطليا هرد لكن كانواننا م المراجد والماس من المراج الدين المنافقة المراجد والماس من المنافقة المناف والمار الدوراللازمة لنعد والمافاخ لوزالتنك في المان ال والمناه والمناه والمادم وامام المناه والمناف والمناه و العاحديني كرساغن وتبعل اتكانت التكه البط شرج الاستفن دمؤلول فإلاعال وكاللكا والمستفؤ بروايه ناسى وفاله المهدين مساء وشامعه والمتحاري المتحاري المتحاري والمتحارية والمتحا استرج بالتزاء وهذا كادكن الدي التصيع المستغفار في المثال على بهراو استغفار يمزع عبوال الهومالات فاستعيواله وستغفيه وكالتعل فالعلم واللعا لاكمان وهدامان وريت فيولها ليكلمه علاسان مسالنة بساعالون رناليوس ١١٨ من كالتي ت العالم المالية على المالية الما تهکیمتماه دیدر درالهم به نوشهای کوطلت نشری خوال دکامه الحاسر بای کان ... انجاس دادوزشی کراندم ویک اسندان لا بیونت دستوگری و سیلاگی برخود می

صورة الورقة الأخيرة من نسخة «س»

. مورة الورقة الأولى من نسيخة «ش

لد مراسد الرعن الرعن الرعن الرعن الرعن ورفية وغع ذرآسمز شروداغت شاحع يسيات اعالمنامزيعن ياام فلاستزاءوم بيسلا فلاحادي له ونشهدا مدالدالااحدا الإشركي ونشهدان محداعيده ودرسو لعجيل إسدعيه وتاماشلها أمابعس مذمكات غنمارة ذاعالالقدب فيثة شىم بمغامل والاحوال وعي بوامسول لأيمان ومقواعد عالان فالتلمذواوعال جبعها علوما جبئر عل جيع الخالفالما لهوالمبرط حكدولة وفسنه والرجآله ومايتهم فكالملافخ آلهن شزاعيته الله وبهسوئه والسؤكة بيل الد فالملاطية إلى كالمفاعل الابداق عطلات ذرجات ظالمنشه ومقتصا مخطورا والمتشعد الودي الواجبات والتارك لإبهت ويئسا دكابعن فأوجب المسحقدمناه إلايان واستكتبها وكأيث بق المخطئة التقوب بالقعدعل مزواجب وستميآ والتائز العنفيماكمنتصدين والمساجة يميما وييدَه مينهان أوييلاديوم] المنافيماكمنتصدين والمساجة يميماوييد احينهان أوييلاديوم] علاقة وسأبقبائخيات فالظالم لنفسه آتعامي يتزكر كالتورأا ونعل كلوب نحيطها البتوئ، وامع جب التوابين وعيبااستظمين فلاجسنات احبة فأما بقايب شكفرة والاجتود للروكان ربروانكروة وانسكان كليس للبتيتيد والسابق قذيكون له خلاميد الميانية الرغاوالطاب وهاتان جاسس-العيافية فيدلالها واياد نشعبي العيد و فالعيايي عديمالا في الأورد الميافية وييدلالها والدسمية المسعلية و في الميانية الدري حاطالتهانعت عليم جوللغنوب عليه وكالعنالي يتولسنقل فعوكة المدى ولعدل ماسال فالرباسي ندادهف الشاوالغرو لعيفيدوة كالبشكاء ليساذا لمريما حزاميا يطاساذا فعذا الميطيع الصعدرولماعل قال معتم عليه أملامذ بعدوالعبادة فحالنا ا المسالية كرنعد والمازستين يتواراس فعده الانتيني وجن المحافية و الحديث بابال يقول التبدا هذ ناالفراط اكسنيم واسران المليمية يامور ماكروم الدب يعول الديم يدن عدان المجاع المسارة فاعتراك وعمير اعتراك المعارية فالسر فالعداد فرجد الراس وعبدور مناء كافارتنا بطنام مخوي المبائد المزاد ومعظامران محرب العلم يغول حديد عبدي بغول الرمالوء يعينه والدون الملاقبين يديهم يهدي المعين المرا ياميامين يباسل كالمهول مسمل سيعله ويالم ور الكيزاعيم المعابي مرزعه المفاطر السعارة الاكسيدة وعالم - إناس وما والزائم

صورة الورقة الثانية من «ش

صورة الورقة الأخيرة من نسخة «ش»

فبالاستغفادلامه فلم للزدولد في ذلك ومتصل علائنا فقين قبل نهاى عن فلك والمن جوالم المنفرة حصائلا للع وحوماكما للبنى والذين امنواان يستغفوا للمتزكين لحسوا ارهيم لاواء سليم وكال عن التعاملين ولا تعرف العدم نهم مات ابعا الديم وقالي المصاد وروف ي بساق مد وسيد و سيد و برور و و الجرود العرود و العرود و التركد بالم يجز منبر لا سيم بلاع الم المري الجروم متروم بلاعلاد للعندوني ولناس معاينه للفظ تعيس للوعدوالوعيد فلايجوز سنع فكل عنع للدريث ايمامكن ان يكون صدقالان فيذلك البطالهاهو يحق والليليجوذ ولحذا فكاللني حاالة عليه وسلم حدفوا عن يناسل الوقعير وهذا الماب وهوماب الوعدوالعيد في كأسسانة باسياد مطلقه للمؤمنين واكتبارين والمجاهدين والمحسنين فااكثهن بظرست الناس انهزاها اليعدو بكيدن اللفظ في ظنوانرمتصف عابدخل في الوعولاني عتقاد صرف الوعد في نفسه وهذاكمول وهظ كعكام الالنص وسلا والذي المنوا والحياة الدياويوم بيتوم لاتما دويولدولفرسقت كلمتنالعباد فاللصلين انهم لحج لمنصورون والاجتماليم الغالبون وقديظ أأكانيا فينفسه أوع بمكالله يمكن المستحق للنصرة الزمنج والعالبون ومكون الامرعظلات ذلك وقل بقيم منالنص الموعود برما الإيظ اشمنالموعود برفائظنا لحنط فهم ذلككتر حيناكتهمنرني بأب الامردائتي معكنة ما وقع منالنا لح فيفكر دهدا بمالاي حالناط نير الناللة تشاده ذاعام لجبيع الادميين لكزالا بسيآء صلوات المقه وسلاس بمليم لايترج دسل بشبين لجح دغيالا بسياء لابتهن وكلط والعا ولحفا كمثر في للقران ما يامر نب حصل للقدعلي وسلم بتصويف الوعدوالإيمان وما يختاج الير ذلك من القرادل يجيئ الوقت ومالاستغفا لزوال الدنوب الي لها يحفق نصافر بصفة الوعدكا قالمتنا فاصبران وعلمته حق وللمتخفف الدير لايوتنون وقال المراع وعدانتم حق فاما نوينك بعض الذي نعدهم ونتوفينك فالسابر حبون والايات في هذا لباركيَّة معلوم واستعاعم وصالعة للحل و كاب الخفم العافية في العال اللية والشير الأسلامان تمية .

البه المستحد المستحد المستحد المستحد المستحدة والمتعندة والمتعندة والمتعندة والمتعندة والمستحدات المستحدات والمتحدات والمتحدد والمتح

صورة الورقة الأولى من نسخة العزاق

وفيصحيح شسلمان واللزليغا وعكجلي واليالاستغنايق في اليوم موائتهم ة ولحعذا شريح النستفقاد في حواتيم لاعال فالكفا و المستغفرين الاسعارو فالصجيجان للخيصانلة عليه وسلم كمان اخاانص بنعن صلاتراستغفرتان وقال أبواست المسلامي منك المسلامة اكت ماذا لجلال وآلاكوام وقال يتنافا فانافضتم وعرفات فاذكروا الله عدا المتسر إعدام الدفواء واستغزوا الله التاللة عنودرجيم وتنام التعبيه معدان بلغ الرساله وجاهد فالتدحيجا ده وان عاام التصرمالم بصرائله عروقاً اداءا ومفايته والفرواب الناس بلحفوق وين القالولوا فيجدر ربك واستغفوا منكون والعالم لاكان والمالع الدبن المنؤحبر والاستغفادكا فالبقط الوكتاب احكمت اباترة منضلت مزيكون حكيم ينبرا لاعبوها لاانتقائغ المهم نغرورني ولن استغفره دبكم ثم وبواالير عنعكم متاعا حسنا ١٨ بروفال فكافا سنعتموا اليروا شنغره وفال تقافا علم ائرلا العاكك ويستغنر بذبنك والمؤسين والمؤمنات والمقديعلم متغلكم ومضوكم ولحمالجا وفيظريث يقول لكشريطان لهلكت الناس باللغوب واحتكوني المثاله الماللة والاستغفار وقال يوسوالاالمه المانت سحائك إن كستين الظاكبن وكأن النيحط القعطيرة سلاذا دكب وانري الشك فهكبرتلانا وبعق للاالمه اكانت ظلت نفي فاغربي وكفارة المجلس التي كان يختم بها المجلروا لوص سحاك المهم ويحدك ستمملان لا المالاات استغفرك والتبساليك والقاصم في الحروط المالا المالاات وحاله والمعالم à: عُلَىٰ كُود وَيَرَاتِي طالق عليوم ربره لكان بعيى داسه ام بقلبر يكوريد المونة اما والبرالي طالة علوام وبربعبي داسد في المدّنا فعظام يتستعن المي صطائة عليروسكم ولاعن العرائل المتحابة ولاعن المعترة لالحراب حنل والعزاء لكن الذي شت عن العقامة كالى ذروان عباس وعرها والاعتركام وإلى حنبا وعرق انه بقالدته بغواده كاشت ويحجر مسلم عزاب عباس انزفالداى يخدل بربغواده مرتبن ووك تبت عن عائشته لفا قالتعن ذعم ان محربك دبّر فعراعظ علامة الفريخ وكم تزدعا كمشت عرانيه طالته عبر وسط في ولا شيئاولا دوى بويكرى البيح في المتدعل بدوسل في لملك سيئا واحت الكوريث الذي يذكره بعصر الجهال الزفال لعاشتة فم اوه وقاللا في بكوائيته والزاجاب كل المصطفقد وعقله ففالكذب ولم ووهفالين احدين علاه المسلبى واليوجد في يتح مسكت الحديث اعمره فرقم من العل ومن جمع بين قل عاششة وقرّ إلى عاس وقال ال علشتما نكرت وأبترا لعبن وايرعاس ذكر وأبتا لغوادولاسافا ةبيهما ومنهم وبدعلا قولبي مختلفين واكتركصل المستبنويجون وثرايرعاسها فدمن الانبات ومادي عواليصطائق عليروسها نرقل دايت ذبى وليدخ يتج منالحدث التابث اموال الديري بعيبل قلادى بعضه حنهاللعا ميث التي يها رؤيرًا لعيدكا بي مكراكظلال ومضه هاالقل حا فؤتهم القاح الويعلى ذكا عن لي في المروبة ثلاث دوايا مدود يمّا زواء بعني واسه ودوا يرّ بعي خلبرود وابرّاء بقول العول بعين السه و لا بعيخ للبرونصه فاطائفترس إحال كلام ممناتباع ابر كلاب لكى ودُيرًا لنيري عنده في لاء اغاهي ذوا لعالمين في العير المستألخ في تر للعرفتوعن سلط للامتزوائها وهولا اغاون فقوا بهلاك فيمسئلة الكالم فقط واماسيكمة لوثبة المناسمة فحالفوه فيها وطأ ايضافيا بنبت منالصفات الحبربرالموبروالعلوفي المانكانوا ينسبون المعنقد لموافقتم لع فاكتران الرواكز عؤلاء يجعلون تكليمانة لوسوا فهامما أفكام القاعم الذات ويحملود دورتر افاهي علاجلو الادراك في العين فقط ف الكم في حوالا مجتعيرًا لاعتاد بترمع يقولون انهم برواعا معه في كل صودة في المرتبا والدرة والتَّفق هؤلاء علاة المعطلة وعلاة المسجد عيا أررى خِ الدِّيَا بالعبَالُ وحوَّ يُزعَمَا المُهمِ يطالحونروبجالسونه في الديَّا واحتالهن النَّات وقدائمُق سلف للامرّاعُمُنا عا انعُي النيحالية علبرسم اليرككة والله بادشت في العجور الني طاه عبروسلا منال واعلواة لعلامكم لويول برحق يوت كذه انفق الفتيا بروسد في الكمروا عُمَاع ال الله مرك في الحرة فه الديم العالم الكارى الشمر والمركا وارتب بلك العادب

صورة الورقة الأخيرة من نسخة العراق

ى الني حوالقة عبروسا من قلالنزلا يرى فالاخرة وبوجهي صال ومن قالان عيلهن حيالة عليه وسلم يراه في لامينا بالنواد في البينا مسترح صال كا ذب و الكوليترو الاعا ويتهجمون بيراليني والانبّات ومن قال انّا الني مسلمة علير وسلم له بين عن إدرتا ا يصا عالط قابلا وكام بهتر لول المستحامة والمائعة والمستولية وفرة العين في المهاع عن الني مسلما منه عليه وتم كله كمك كذب



## الأعمال القلبية عند أهل السنة والرد على المنحرفين فيها

لقد بينت فيما سبق أن موضوع هذا الكتاب الذي أنا بصدد دراسته وتحقيقه هو الأعمال القلبية، وقد تكلم المؤلف كَثْلَاتُهُ في كتابه هذا عن أهم الأعمال القلبية، كالصدق، والإخلاص، والتوكل، والرضا، والمحبة، وغير ذلك، وذكر بعض المنحرفين فيها ورد عليهم بإيجاز.

ولم يتعرض ـ رحمه الله تعالى ـ إلى كل أعمال القلوب بالشرح والتفصيل، نظرًا لضيق وقته وانشغاله كما أشار إلى ذلك في أول الكتاب. ولأهمية موضوع الكتاب، لكونه يتكلم عن أعمال القلوب، التي بصلاحها يصلح الجسد كله، وبفسادها يفسد الجسد كله، كما في الحديث عن رسول الله على: «ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح لها سائر الجسد كله، وإذا فسدت فسد لها سائر الجسد كله، ألا وهي القلب»(۱). والتي هي موضع نظر الرب سبحانه وتعالى كما ثبت ذلك في الحديث الصحيح أن رسول الله على قال: «إن الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم، ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم»(۲). رأيت أنه من اللازم أن أقوم بدراسة للأعمال القلبية عند أهل السنة مع الرد على المخالفين لهم والمنحرفين في أعمال القلوب من الصوفية وغيرهم وذلك حسب جهدي

<sup>(</sup>۱) «فتح الباري شرح صحيح البخاري»: ج۱، كتاب الإيمان، باب (۳۹)، ح٥، عن النعمان بن بشير ـ رضى الله عنه ـ بلفظ نحوه.

 <sup>(</sup>۲) «صحیح مسلم»: ج٤، كتاب البر والصلة والاداب، باب (۱۰)، ح٢٥٦٤/ ٣٤، عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ بلفظه.

وطاقتي، وتيسير الله لي معتمدًا في ذلك على كتاب الله العظيم وسنة رسوله الكريم، ثم ما يتوافر لي من المصادر والمراجع في هذا الموضع.

## (أ) تمهيد:

وأقدم لدراستي لأعمال القلوب عند أهل السنة بتمهيد يتمثل في الكلام على الموضوعات التالية:

أولاً: نبذة تاريخية مختصرة عما كتب في هذا الموضوع.

ثانيًا: التعريف بالمصطلحات التي ذكرها المؤلف في كتابه، التي لا يخلو منها أي كتاب يتكلم عن أعمال القلوب وذلك حسب الترتيب التالى:

- ١ \_ الحال.
- ٢ \_ المقام.
- ٣ ـ الوجد.
- ٤ \_ الذوق.
- ٥ \_ السكر.
- ٦ ـ الفناء.
- ٧ \_ الاصطلام.
- ثالثًا: التعريف بالقلب وقوله وعمله.

رابعًا: درجات الناس في أعمال القلوب.

ثم بعد هذا التمهيد أقوم بعرض ودراسة لأهم أعمال القلوب عند أهل السنة، مع ذكر المخالفين لهم والمنحرفين في هذه الأعمال القلبية، كلما وجد هذا الانحراف أو المخالفة والرد عليهم مستمدًا هذه الدراسة من الكتاب العزيز والسنة النبوية المطهرة وأقوال الصحابة رضوان الله عنهم والتابعين وعلماء الإسلام رحمهم الله تعالى.

وأسأل الله المعونة والسداد والتوفيق إنه سميع مجيب . . .

# \* أولاً: نبذة مختصرة عما كتب في هذا الموضوع:

إن البحث عن تاريخ التأليف والتدوين في أعمال القلوب الذي هو من أشرف العلوم لا يختلف عن أي علم آخر من العلوم الشرعية، فعند نزول الوحي على رسول الله على المتمثل في القرآن الكريم، والسنة النبوية، الذي قال الله فيه: ﴿ وَمَا يَنْظِقُ عَنِ الْمَوْفَ ۚ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَى يُوحَى ﴾ (١) بيّن الله في الذي قال الله فيه: ﴿ وَمَا يَنْظِقُ عَنِ الْمَوْفَ ۚ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَى يُوحَى ﴾ (١) بيتن الله في آيات كثيرة من القرآن الكريم القلوب وأعمالها، كالصدق والإخلاص والتوكل والصبر والرضا وغير ذلك، وكذلك السنة النبوية بينت هذه الأعمال القلبية بيانًا شافيًا، ويتضح هذا كثيرًا فيما يأتي عند الكلام عن أعمال القلوب وبيانها من الكتاب والسنة.

ثم بعد عصر الرسول و الخلفاء الراشدين دونت السنة النبوية، ثم بعد ذلك بدأ التأليف والتدوين في بعض العلوم الشرعية كالتفسير والحديث والفقه . . . إلخ .

وكان المفسرون والمحدثون قد تكلموا عن هذه الآيات والأحاديث التي تبين هذه الأعمال القلبية في كتب التفسير والحديث.

بل إن أهل الحديث قد بوبوا لهذه الأعمال القلبية في مصنفاتهم، كما فعل البخاري ومسلم (٢) رحمهما الله تعالى.

سورة النجم، الآيتان: ٣-٤.

<sup>(</sup>۲) انظر على سبيل المثال: "فتح الباري شرح صحيح البخاري": ج۱۱، كتاب الرقاق (۸۱)، باب الرجاء مع الخوف (۱۹)، وكذلك باب الصبر عن محارم الله نفس الكتاب، باب (۲۰)، وباب من يتوكل على الله فهو حسبه.

وانظر أيضًا على سبيل المثال: «صحيح مسلم»: ج٤، كتاب البر والصلة والآداب، باب قبح الكذب وحسن الصدق وفضله (٢٩)، وكذلك كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار (٤٨).

ثم تكلم عن أعمال القلوب الذين كتبوا في الزهد، كابن المبارك والإمام أحمد بن حنبل رحمهما الله تعالى.

ولكن كان الكلام عن القلوب وأعمالها غير مستقل بالتصنيف والتدوين كسائر العلوم الشرعية التي استقلت بالتأليف والتصنيف فيما بعد. وهذا يعرفه من له اطلاع على تاريخ تدوين العلوم الشرعية، وعندما استقلت العلوم بالتأليف والتدوين كان من أوائل ما ظهر من المؤلفات التي وصلت إلينا في أعمال القلوب هي كتب "الحارث المحاسبي" كتابه: «الرعاية لحقوق الله» نشرته "مارجريت سميث" سنة ١٩٤٠م. وكتب "ريتر" عنه سنة ١٩٤٨م، وحققه "عبد الحليم محمود، وعبد الباقي سرور" سنة ١٩٥٨م. وله مختصر بعنوان «مقاصد الرعاية» لعبد العزيز بن عبد السلام السلمي (١)، المتوفى سنة ٦٦٠هـ/ ١٢٦٢م. انظر بروكلمان: (١/ ٤٣٠)، ولازال مخطوطًا. وكذلك كتابه المسمى: «التنبيه على أعمال القلوب في الدلالة على الوحدانية» لازال مخطوطًا في مكتبة "جار الله" بتركيا (١١٠١/٥٥)، وكذلك كتابه المسمى «المسائل في أعمال القلوب والجوارح» لازال مخطوطًا في مكتبة "جار الله" (١٠١١/ ١٠) وفي الأزهر (٣/ ٣٠) تصوف، وكذلك كتابه المسمى «كتاب الصبر والرضا» حققه " شبيس " سنة ١٩٣٤م (٢<sup>)</sup>.

وعاش المحاسبي إلى حوالي منتصف القرن الثالث سنة ٢٤٣هـ (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: «تاريخ التراث العربي» لفؤاد سزكين: (١٥/٤)، العقائد والتصوف، طبعة جامعة الإمام.

<sup>(</sup>۲) انظر: «تاريخ التراث العربي» لفؤاد سزكين: (۱/٤/٤ - ۱۱٦).

<sup>(</sup>٣) هو أبو عبد الله الحارث بن أسد المحاسبي العنزي، وُلد على الأرجح حوالي سنة =

ثم ظهر في القرن الرابع "للكلاباذي" (١) كتاب: «التعرف لمذهب أهل التصوف» تكلم في بعض أبوابه عن أعمال القلوب، على طريقة الصوفية، حققه "آبري" بالقاهرة سنة ١٩٣٣م، وترجمه إلى الانجليزية وحققه: عبدالحليم محمود وطه سرور بالقاهرة سنة ١٩٦٠م، وظهر أيضًا في هذا القرن كتاب «قوت القلوب في معاملة المحبوب ووصف طريق المريد إلى مقام التوحيد» لـ "أبي طالب المكي "(٢) تكلم في بعض أبوابه عن المقامات والأحوال، وأعمال القلوب بأسلوب طويل مسهب، وهو أحد المصادر الأساسية لـ "الغزالي" في كتابه «إحياء علوم الدين»، وقد طبع هذا الكتاب بالقاهرة سنة ١٣١٠ه في مجلدين، وهذبه أبو عبد الله الطبرسي بن عبد الله المهتدي بنور الله، ويوجد «التهذيب» مخطوطًا في مكتبة "فاتح" والاحتار الإرجماء ورقة) ٥٧٥ه (٣٤٤)، وله عدة مختصرات.

ثم ظهر في النصف الثاني من القرن الرابع الهجري كتاب «الرسالة»

<sup>=</sup> ۱۷۰هـ في البصرة، ورحل إلى بغداد، ألف في التصوف، توفي سنة ٢٤٣هـ. انظر: «تاريخ التراث العربي» لفؤاد سزكين: (١/ ٤/٤٤).

<sup>(</sup>۱) هو أبو بكر محمد بن إسحاق بن إبراهيم الكلاباذي الحنفي المتوفى سنة ٣٨٠هـ. انظر: «تاريخ التراث العربي» لفؤاد سزكين: (١/٤/١). وانظر كلامه في أعمال القلوب في كتاب «التعرف لمذهب أهل التصوف»: (ص١١١، وما بعدها).

<sup>(</sup>٢) هو أبو طالب محمد بن علي بن عطية الحارثي الواعظ المكي شب في مكة ورحل إلى البصرة ثم رحل إلى بغداد وتوفي بها سنة ٣٨٦هـ. انظر: "تاريخ التراث العربي" لفؤاد سزكين: (١/ ١٦٨/٤)، وانظر كلامه في أعمال القلوب في «قوت القلوب»: (١/ ١٧٨)، وما بعدها)، و(٢/ ٢ \_ ٥٨).

<sup>(</sup>٣) أنظر: «تاريخ التراث العربي» لفؤاد سزكين: (١/ ١٧٩/٤ ـ ١٨٠).

للقشيري<sup>(۱)</sup>، تكلم فيها عن أعمال القلوب على طريقة من قبله من شيوخ الصوفية، ثم جاء أبو إسماعيل عبد الله بن محمد الهروي الحنبلي<sup>(۲)</sup> فألف كتابه «منازل السائرين» وكذلك كتابه «علل المقامات» على طريقة شيوخ الصوفية، ثم ظهر كتاب «محاسن المجالس» لأبي العباس بن العريف<sup>(۳)</sup> في أعمال القلوب والتصوف على طريقة من سبق من شيوخ التصوف.

ثم جاء الغزالي (٤) في نهاية القرن الخامس فكتب كتابه «إحياء علوم الدين»، وتكلم في ربع المنجيات عن أعمال القلوب ونقل واستفاد كثيرًا ممن تقدمه.

ثم جاء في أوائل القرن السادس أبو الفرج عبد الرحمن بن الجوزي(٥)

<sup>(</sup>۱) هو أبو القاسم عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك بن طلحة بن محمد النيسابوري القشيري، وُلد سنة ٣٧٦هـ، وتوفي بنيسابور سنة ٤٦٥هـ، من تصانيفه «الرسالة القشيرية».

انظر: «تاريخ بغداد» للخطيب البغدادي: (١١/ ٨٣)، وانظر كلامه في أعمال القلوب في كتابه «الرسالة القشيرية»: (١/ ٢٧٥، وما بعدها)، و(٢/ ٤٢١، وما بعدها).

<sup>(</sup>۲) ترجمته في (ص٣٤٦).

<sup>(</sup>٣٤) انظر ترجمته في (ص٣٤٦).

<sup>(</sup>٤) هو محمد بن محمد بن محمد الغزالي الطوسي الملقب بحجة الإسلام من أئمة الصوفية، وُلد سنة خمسين وأربعمائة، وتوفي سنة خمس وخمسمائة بالطابران، رحل إلى بغداد ونيسابور ودمشق والحجاز ثم قصد مصر وله مصنفات مشهورة.

انظر: «طبقات الشافعية»: (٦/ ١٩١)، و«جلاء العينين في محاكمة الأحمدين»: (ص١١٨).

هو عبد الرحمن بن علي بن محمد البكري البغدادي أبو الفرج المعروف بابن الجوزي شيخ وقته، وإمام عصره ولد سنة ٥٠٨هـ ببغداد، وتوفي سنة ٥٩٧هـ، وله مصنفات كثيرة مشهورة.

فألف كتابه المسمى بـ «تلبيس إبليس» تكلم في بعضه عن المنحرفين من الصوفية في أعمال القلوب وغيرها ورد عليهم ردًّا بليغًا، ثم جاء في أواخر القرن السابع شيخ الإسلام ابن تيمية \_ رحمه الله تعالى \_ فألف كتابه هذا المسمى بـ «التحفة العراقية في الأعمال القلبية» إلا أنه لم يسلك طريق من قبله ممن كتب في أعمال القلوب الذي غلب عليهم التصوف فسلكوا طريقه، بل اعتمد منهجًا مستقلاً، بناه على هدي من كتاب الله العزيز وسنة نبيه على المنهج الطريق لمن بعده ممن أراد السير على المنهج السليم، فرد لَيْخَلِّشُهُ على المنحرفين في أعمال القلوب من الصوفية وغيرهم وأشار إلى بعض أخطاء من سبقه من الذين كتبوا في أعمال القلوب كالهروي وابن العريف(١). وعلى الرغم من صغر هذا الكتاب واختصاره، فإن المكتبة الإسلامية بحاجة إليه وإلى أمثاله، خاصة وقد انفرد الصوفية بالكتابة كثيرًا في أعمال القلوب وكتبهم غالبًا لا تخلو من الاعوجاج والإنحراف عن هدي الكتاب والسنة وهذا واضح لمن تدبرها، ولم يتقدم هذا الكتاب فيما أعلم كتاب مثله، فقد بحث موضوع أعمال القلوب ودرسها على منهج سليم قويم.

فالمكتبة الإسلامية تعاني من فراغ في هذا الجانب المهم، فرحم الله شيخ الإسلام جزاء ما قدم للإسلام والمسلمين.

<sup>=</sup> انظر: «الذيل على طبقات الحنابلة» لابن رجب: (٣٩٩/١ ـ ٣٩٣)، وانظر كلامه في الرد على المنحرفين من الصوفية في كتابه «تلبيس إبليس» على سبيل المثال (ص١٥٠، ١٦٠، ٢٢٢، ٢٥٠).

<sup>(</sup>١) انظر على سبيل المثال من هذه الرسالة (ص٣٤٦).

وجاء بعد شيخ الإسلام ابن تيمية تلميذه ابن القيم (١) فألف كتابه «مدارج السالكين» شرحًا لـ «منازل السائرين» الذي ألفه الهروي وحاول تنقيته من غلو الصوفية وانحرافهم، وكذلك ألف كتابه «طريق الهجرتين» استدرك فيه أخطاء في كتاب «علل المقامات» للهروي، وكتاب «محاسن المجالس» لأبي العباس بن العريف. فحاول في كتابه هذا بيان وجه الصواب (٢) فجزاه الله خيرًا، فقد كان حريصًا على تصفية عقيدة المسلمين من كل شائبة أو انحراف، شديد التمسك بكتاب الله وسنة نبيه عليه.

وبهذا تنتهي هذه النبذة التاريخية المختصرة عما كتب في هذا الموضوع وبالله التوفيق. والله أعلم.

## \* ثانيًا: التعريف بالمصطلحات التي ذكرها المؤلف في الكتاب:

ذكر ابن تيمية ـ رحمه الله تعالى ـ في كتابه هذا بعض المصطلحات، التي يكثر ذكرها في كتب التصوف عند الحديث عن أعمال القلوب، وتسمى «المقامات والأحوال» هذه المصطلحات قد يكون لها شاهد من

<sup>(</sup>۱) هو الشيخ الإمام شمس الدين محمد بن أبي بكر بن أيوب الزرعي إمام الجوزية وابن قيمها، وُلد في سنة ٢٩١هـ، برع في علوم متعددة لاسيما التفسير والحديث والأصلين، ولما عاد شيخ الإسلام ابن تيمية كَثَلَيْهُ من البلاد المصرية في سنة ٧١٢هـ لازمه إلى أن مات الشيخ وأخذ عنه علمًا جمًّا، وكان ابن القيم كثير العبادة، وله من التصانيف شيء كثير، توفي سنة ٢٥١هـ، وله من العمر ستون سنة رحمه الله تعالى. انظر: «البداية والنهاية» للحافظ ابن كثير: (٢١٤ ٢٣٤ ـ ٢٣٥)، و«جلاء العينين في محاكمة الأحمدين»: (ص٣٠٠ ـ ٣٢).

<sup>(</sup>۲) انظر على سبيل المثال من كتاب «طريق الهجرتين وباب السعادتين» لابن القيم: (ص۲۸۲، ۳۲۰، ۳۲۰، ۳۳۰، ۳۳۹، ۳۳۹، ۳۸۸، ۳۸۲، ۳۸۶، ۳۸۶، ۳۸۶، ۲۸۶، ۲۸۶).

اللغة والشرع، وقد لا تخلو من التكلف والتحكم، ولكن هو مجرد اصطلاح، ولا مشاحة في الاصطلاح كما قيل. ويقول ابن القيم كَغْلَلْهُ: (لابد من مخاطبة أهل الزمان باصطلاحهم)(١).

وسوف نتكلم عن هذه المصطلحات ونبين ورودها في اللغة والشرع فنقول ومن الله السداد:

#### ١ ـ الحــال :

الحال في اللغة: نهاية الماضي وبداية المستقبل. وفي اصطلاح النحويين: ما يبين هيئة الفاعل أو المفعول به، لفظًا نحو: ضربت زيدًا قائمًا، أو معنى نحو: زيد في الدار قائمًا (٢).

والحال عند أهل التصوف: معنى يرد على القلب من غير تعمد، ولا اجتلاب ولا اكتساب، من طرب أو حزن أو بسط أو قبض أو شوق أو انزعاج أو هبة أو احتياج، ويزول بظهور صفات النفس سواء يعقبه المثل أو لا، فإذا دام وصار ملكًا يسمى مقامًا (٣).

وقيل: الحال هو ما يتحول فيه العبد ويتغير مما يرد على قلبه، فإذا صفا تارة وتغير أخرى قيل له: حال<sup>(٤)</sup>.

والأحوال مواهب لا تكتسب فهي من الله، وقالوا: الأحوال كاسمها، يعني: أنها كما تحل بالقلب تزول (٥). فالوصف في القلب إذا كان عارضًا

انظر: «مدارج السالكين»: (١/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: «التعريفات» للجرجاني: (ص٨٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٢٠٦)، وكذلك «التعريفات» للجرجاني: (ص٥٥).

<sup>; (</sup>٤) انظر: «إحياء علوم الدين»: (٥/١٦)

<sup>(</sup>٥) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٢٠٦).

سريع الزوال سمي حالاً. وقيل: سمى الحال حالاً لتحوله (١).

وقال قوم: ببقاء الأحوال ودوامها، فإذا زالت لم تكن أحوالاً إنما هي لوائح من لاح المعنى إذا ظهر، وبواده: من بدهه إذا فجأه وبغته (٢).

والحال مقدمة المقام، فلا مقام إلا بعد سابقة حال، ولا تفرد للمقامات دون سابقة الأحوال<sup>(٣)</sup>

ووردت هذه الكلمة في قوله تعالى: ﴿ وَمَالَ بَيْنَهُمَا ٱلْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُغْرَقِينَ ﴾ (ئَ)، أي: أن الموج قد حال بين نوح عَلَيْتُكُلِّ وبين ابنه (٥٠). وذكرت أيضًا في قوله تعالى: ﴿ وَٱعْلَمُواْ أَنَ ٱللّهَ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْبِهِ وَأَعْلَمُواْ أَنَ ٱللّهَ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْبِهِ وَأَعْلَمُواْ أَنَ ٱللّهَ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْبِهِ وَأَعْلَمُواْ أَنَ ٱللّهَ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْبِهِ وَأَنْتَهُ وَإِلَيْهِ تَعْمَرُونَ ﴾ (٢٠)، وهي هنا من الحيلولة (وذلك أن الحول بين الشيء والشيء إنما هو الحجز بينهما) (٧٠).

فمعنى الحال التي ترد على القلب غير الحال المذكورة في الآية، فحال القلب مأخوذة من الحلول، وهو النزول، ولهذا أنشدوا(^):

لو لم تَحُلْ ما سميت حالاً وكل ما حَالَ فقد زالا والحال التي في الآية من الحيلولة، وهي: الحجز بين الشيئين.

<sup>(</sup>١) انظر: «إحياء علوم الدين»: (٤/ ١٣٣)، و(٥/ ٢٢٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٢٠٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: «عوارف المعارف الملحق بإحياء علوم الدين»: (٥/ ٢٢٨).

 <sup>(</sup>٤) سورة هود، الآية: ٤٣.

<sup>(</sup>٥) انظر: «تفسير القرطبي»: (٩/ ٤٠).

 <sup>(</sup>٦) سورة الأنفال، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٧) انظر: «تفسير الطبرى» لابن جرير: (٥/ ٩/ ص١٤٣).

<sup>(</sup>A) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٢٠٦).

وأرى: أن الحال التي تحل بالقلب من الصبر والرضا والتوبة والحب والخوف والرجاء وغيرها من أحوال القلب تحول بين العبد وبين ما يخالفها من الأمور المكروهة، فالصبر يحول بين العبد والجزع، والتوبة تحول بين العبد والمعصية، والرضى يحول بين العبد والسخط، وهكذا؛ لأن القلب لابد له من حال إما محمودة أو مذمومة، ولا يمكن أن يكون فارغًا عن واحدة منها، فبهذا يحصل توافق بين المعنى الاصطلاحي وبين ما ورد في الشرع. وبالله التوفيق.

### ٢ ـ المقــام:

هو الذي يقوم به العبد في الأوقات من أنواع المعاملات، (أي: أحوال القلب) وصنوف المجاهدات، فمتى أقيم العبد بشيء منها على التمام والكمال فهو مقامه حتى ينقل منه إلى غيره (١).

وقيل المقام: ما يتحقق به العبد بمنازلته من الآداب (أي: بنزوله فيه وبما اكتسب له) مما يتوصل إليه بنوع تصرف، ويتحقق به بضرب تطلب ومقاساة تكلف<sup>(۲)</sup>. وسمي المقام مقامًا لثبوته واستقراره، فهو مجرد وصف إذا ثبت وأقام بالقلب سمى مقامًا<sup>(۳)</sup>.

والمقامات كسبية تكون بفعل العبد، والحال مقدمة المقام. والمقام أثبت ولا مقام إلا بعد سابقة حال، وقد يكون الشيء بعينه حالاً ثم يصير مقامًا، مثل: أن ينبعث من باطن العبد داعية المحاسبة، ثم تزول الداعية

<sup>(</sup>۱) «إحياء علوم الدين»: (١٦/٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٢٠٤)، و«التعريفات» للجرجاني: (ص٢٤٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: «إحياء علوم الدين»: (١٣٣/٤).

بغلبة صفات النفس ثم تعود، ثم تزول، فلا يزال العبد حال المحاسبة يتعاهد الحال، ثم يُحول الحال (أي: يزول) بظهور صفات النفس إلى أن تتداركه المعونة من الله الكريم ويغلب حال المحاسبة، وتنقهر النفس، وتنضبط وتتملكها المحاسبة فتصير المحاسبة وطنه ومستقره ومقامه، فيصير في مقام المحاسبة بعد أن كان له حال المحاسبة. ثم ينازله حال المراقبة. فمن كانت المحاسبة مقامه يصير له من المراقبة حال، ثم يتدارك الله عبده بالمعونة فيصير مراقبته مقامًا بعد أن كانت حالاً، وهكذا في جميع الأحوال والمقامات القلبية (۱).

ووردت كَلَّمة «مقام» في قوله تعالى: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ ِ جَنَّنَانِ﴾ (٢)، وفي قوله تعالى: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ ِ وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْمَوَىٰ ﴾ (٣).

(فمقام: مصدر بمعنى القيام، والمعنى: خاف مقامه بين يدي ربه للحساب فترك المعصية)(٤).

وقد اعترف ابن تيمية \_ رحمه الله تعالى \_ بالمقامات والأحوال، فقال: (فهذه كلمات مختصرات في أعمال القلوب التي قد تسمى: المقامات والأحوال)<sup>(٥)</sup>. وهكذا يذكرها أثناء الكلام عن أعمال القلوب في كتابه هذا «التحفة العراقية في الأعمال القلبية».

<sup>(</sup>۱) انظر هذا الكلام في: «عوارف المعارف الملحق بإحياء علوم الدين» للغزالي: (١/ ٢٢٧\_ ٢٢٧).

<sup>(</sup>٢) سورة الرحمن، الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٣) سورة النازعات، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: «تفسير القرطبي»: (١٧٦/١٧)، و(١٩٨/٢٠٧).

<sup>(</sup>٥) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (١٠/٥).

وأيضًا اعترف تلميذه ابن القيم ـ رحمه الله تعالى ـ بالمقات والأحوال فقال: (والصحيح في هذا ـ أي: المقامات والأحوال ـ أن الواردات والمنازلات لها أسماء باعتبار أحوالها فتكون لوامع وبوارق ولوائح عند أول ظهورها وبدوها، كما يلمع البارق ويلوح عن بعد، فإذا نازلته ـ أي: القلب ـ وباشرها فهي أحوال، فإذا تمكنت منه وثبتت له من غير انتقال فهي مقامات، وهي لوامع ولوائح في أولها، وأحوال في أوسطها، ومقامات في نهايتها، فالذي كان بارقًا هو بعينه الحال، والذي كان حالاً هو بعينه المقام.

وقد ينسلخ السالك من مقامه كما ينسلخ من الثوب، وينزل إلى ما دونه ثم قد يعود إليه وقد لا يعود، ومن المقامات: ما يكون جامعًا لمقامين، ومنها ما يكون جامعًا لأكثر من ذلك، ومنها ما يندرج فيه جميع المقامات فلا يستحق صاحبه اسمه إلا عند استجماع جميع المقامات فيه، فالتوبة جامعة لمقام المحاسبة ومقام الخوف، لا يتصور وجوده بدونها) إلى أن يقول ـ رحمه الله تعالى ـ: (ومقام الشكر جامع لجميع مقامات الإيمان، ولذلك كان أرفعها وأعلاها)(١).

قلت: وبهذا يتبين أن الأحوال والمقامات أوصاف تقوم بالقلب ولها تعلق به وأنها باعتبار هذا التعلق تنقسم إلى لوامع وبوارق ولوائح، ثم تكون أحوالاً، ثم تكون مقامًا بثبوتها في القلب واستقرارها فيه.

ولا ينكر عاقل قيام المحبة والصبر والرضا والخوف والرجاء بالقلب،

<sup>(</sup>۱) انظر: «مدارج السالكين»: (۱/ ۱۳۵ ـ ۱۳۷)، وما بين القوسين الكبيرين زيادة منا لتوضيح المراد.

وغيرها من الأحوال. وهذه المصطلحات لا تناقض نصًّا شرعيًّا، بل النصوص الشرعية تدل على قيام هذه الأوصاف بالقلب من الصبر والرضا والمحبة والخوف والرجاء والإنابة والخشية وغيرها، وسيأتي بيان ذلك إن شاء الله.

ثم إنه قد اعترف بها شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم - رحمهما الله ـ وهما من أعلم الناس بكتاب الله سبحانه وتعالى وسنة رسوله على ومن أشد الناس تمسكًا بهما ـ وغيرهما من مشايخ الإسلام المعتبرين، فلا يسعنا إلا قبولها؛ إذ لم يقم الدليل على إنكارها، بل إنكارها مخالف للشرع والعقل، والله أعلم.

### ٣ ـ الوجـــد:

في اللغة (وَجَدَ) مطلوبة يَجِدُه بالكسر (وُجُودًا) ويَجُد بالضم لغة عامرية لا نظير لها في باب المثال و(وَجَد) ضالته (وِجْدَانًا) و(وَجَد) عليه في الغضب (مَوْجِدَة) بكسر الجيم و(وِجْدَانًا) أيضًا بكسر الواو، و(وَجَد) في الحزن (وَجْدًا) بالفتح، و(وَجَد) في المال (وَجْدًا) بضم الواو وفتحها وكسرها.

و(جِدَة) أيضًا بالكسر، أي: استغنى. و(أَوْجَدَه) اللهُ مَطْلُوبَه أَظْفَرَه به وأَوْجَدَه أَغْناه (١).

وفي الاصطلاح الوجد: هو ما صادف القلب، من فزع أو غم، أو رؤية معنى من أحوال الآخرة (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: «القاموس المحيط»: (۱/٣٥٦)، مادة: «وجد»، وكذلك «مختار الصحاح» للرازي: (ص۷۰۹-۷۱).

<sup>(</sup>٢) انظر: «التعرف لمذهب أهل التصوف» للكلاباذي: (ص١٣٤).

وقيل الوجد: ما يصادف قلبك، ويرد عليك بلا تعمد وتكلف<sup>(۱)</sup>. وقيل: هو ما يصادف وقيل: هو ما يصادف القلب ويرد عليه بلا تكلف وتصنع<sup>(۳)</sup>.

أما التواجد: فهو ظهور ما يجد في باطنه على ظاهره، ومن قوي تمكن فسكن (٤).

وقيل: التواجد استدعاء الوجد بضرب اختيار، وليس لصاحبه كمال الوجد (٥٠).

وقيل: هو استدعاء الوجد والتشبه في تكلفه بالصادقين من أهل الوجد (٢). وقيل: هو إظهار الوجد من غير وجد (٧).

وإذا بحثنا عن كلمة (وَجَد) في القرآن الكريم، نرى أنها قد وردت في أكثر من مائة موضع (^)، منها قوله تعالى: ﴿ كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكِيَّا ٱلْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزَقًا ﴾ (٩)، وقوله تعالى: ﴿ وَجَدَهَا تَغَرُّبُ فِي عَيْمَ حِمْتَةٍ وَوَجَدَ عِندَهَا وَرَالًا ﴾ (١١)، وقوله تعالى: ﴿ وَجَدَمِن دُونِهِ مَاقَوْمًا لَا يكادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلًا ﴾ (١١)،

<sup>(</sup>۱) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٢١٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: «إحياء علوم الدين»: (٥/ ١٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: «التعريفات» للجرجاني: (٢٧٠).

<sup>(</sup>٤) انظر: «التعرف لمذهب أهل التصوف»: (ص١٣٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٢١٥).

<sup>(</sup>٦) انظر: "إحياء علوم الدين" للغزالي: (١٨/٥).

<sup>(</sup>٧) انظر: «التعريفات» للجرجاني: (ص٢٨٧).

<sup>(</sup>A) انظر: «المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم»: (ص٧٤٧).

<sup>(</sup>٩) سورة آل عمران، الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>١٠) سورة الكهف، الآية: ٨٦.

<sup>(</sup>١١) سورة الكهف، الآية: ٩٣.

وقوله تعالى: ﴿ حَقَى إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدْهُ شَيْعًا وَوَجَدَ ٱللّهَ عِندَهُ فَوَفَّ لَهُ حِسَابَهُ ﴾ (١). ووردت كلمة (وجد) أيضًا في السنة النبوية في أحاديث كثيرة منها: ما روى أنس بن مالك رضي الله عنه عن النبي عليه قال: «ثلاث من كنَّ فيه وجد حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرء لا يحبه إلا الله، وأن يكره أن يعود في الكفر كما يكره أن يقذف في النار» (٢).

قلت: استعملت كلمة (وجد) في القرآن الكريم والسنة النبوية على استعمالها في اللغة ولم تخرج عنه، من إدراك المطلوب أو الظفر به، أو عدم إدراكه والظفر به إذا وردت بالنفى.

وبهذا يتبين أن هناك توافقًا بين المعنى اللغوي والاصطلاحي والشرعي بأن الوجد هو ما يجده المرء من نفسه من معان ترد على القلب من فرح أو غم أو حزن أو بكاء أو خشية ونحو ذلك، ولكن الحكم على هذا الوجد بكونه حقًا أو باطلاً إنما يتوقف على موافقته للكتاب والسنة أو مخالفته لهما. وهذا الحديث الصحيح كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان»: أصل فيما يذكر من الوجد الإيماني الشرعي دون الضالي البدعي (٣).

أما ما رُوي عن النبي ﷺ: (أنه أنشده منشد:

قد لسعت حية الهوى كبدي فلا طبيب لها ولا راقي إلا الحبيب الذي شغفت به فعنده رقيتي وترياقي

<sup>(</sup>١) سورة النور، الآية: ٣٩.

<sup>(</sup>٢) «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري»: ج١، كتاب الإيمان (٢)، باب حلاوة الإيمان (٩)، ح١٦، عن أنس بلفظه.

<sup>(</sup>٣) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (١٠/ ٤٨)، وكذلك «العبودية» لابن تيمية: (ص٢٩).

وأن النبي على تواجد حتى سقطت البردة عن منكبه، فإنه كذب باتفاق أهل العلم بالحديث. وأكذب منه ما يرويه بعضهم: أنه مزق ثوبه، وأن جبريل عَلَيْتَ لِا أخذ قطعة منه فعلقها على العرش، فهذا وأمثاله مما يعرف أهل العلم والمعرفة برسول الله على أنه من أظهر الأحاديث كذبًا عليه على الها العلم والمعرفة برسول الله على أنه من أظهر الأحاديث كذبًا عليه الها العلم والمعرفة برسول الله على أنه من أظهر الأحاديث كذبًا عليه الها الله المعرفة برسول الله عليه أنه من أظهر الأحاديث كذبًا عليه اللها المعرفة برسول الله بعضهم المعرفة برسول الله بعضهم الله بعضهم المعرفة برسول الله بعضه المعرفة بعدل المعرفة برسول الله بعضه المعرفة بعدل المعرفة بعدل

وذكر ابن الجوزي في كتابه «تلبيس إبليس» شيئًا من تلبيس إبليس على الصوفية في وجدهم الضالي البدعي فقال كَثْلَالُهُ: (هذه الطائفة إذا سمعت الغناء تواجدت وصفقت وصاحت، ومزقت الثياب، وقد لبس عليهم إبليس في ذلك وبالغ)(٢).

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) انظر: «التصوف» لابن تيمية: (۱۸/۱۱)، وأورد هذه القصة الباطلة المكذوبة بسندها عبد القاهر بن عبد الله بن محمد السهروردي غير المقتول في كتابه «عوارف المعارف» المطبوع ملحقًا بـ «إحياء علوم الدين» للغزالي: (٥/ ١٢٣). وقال السهروردي بعد أن ساق هذه الحكاية الباطلة بسندها: (فهذا الحديث أوردناه مسندًا كما سمعناه ووجدناه وقد تكلم في صحته أصحاب الحديث، وما وجدنا شيئًا نقل عن رسول الله على يشاكل وجد أهل الزمان وسماعهم واجتماعهم إلا هذا وما أحسنه من حجة للصوفية، وأهل الزمان في سماعهم وتمزيقهم الخرق وقسمتها ودّوا أن لو صح والله أعلم) اهـ.

قلت: قد حكى شيخ الإسلام ابن تيمية \_ رحمه الله تعالى \_ أن هذه الحكاية الصوفية كذب باتفاق أهل الحديث.

انظر: «السلوك»: (١٠/ ٨٤)، و«العبودية» لابن تيمية: (٢٩).

وأما قول السهروردي: (أنه ما وجد شيئًا نقل عن رسول الله ﷺ يشاكل وجد أهل زمانه) من الصوفية الباطل إلا هذه القصة الباطلة فهو صادق في كلامه لأن وجد الصوفية الضالي البدعي ليس لهم دليل عليه، إلا مثل هذه الحكايات الباطلة المكذوبة. والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>٢) انظر: «تلبيس إبليس»: (ص٢٥٠).

ثم ذكر أنهم احتجوا على هذا الوجد الضالي البدعي بما يروى أنه لما نزل قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُوْعِدُهُمُ أَجْمَعِينَ ﴾ (١)، صاح سلمان الفارسي ـ رضي الله عنه ـ صيحة، ووقع على رأسه، ثم خرج هاربًا ثلاثة أيام (٢).

وقال كَظُلَّلُهُ: (أما ما ذكروه عن سلمان فمحال وكذب، ثم ليس له إسناد، والآية نزلت بمكة، وسلمان إنما أسلم بالمدينة، ولم ينقل عن أحد من الصحابة مثل هذا أصلاً)(٣).

واحتج الصوفية - أيضًا - بأن الربيع بن خثيم لما سمع قاربًا يقرأ قول الله تعالى: ﴿إِذَا رَأَتْهُم مِّن مَّكَانِ بَعِيدِ سَمِعُواْ لَمَا تَعَيُّظًا وَرَفِيرًا ﴾ (٤)، صعق وحمل إلى أهله وأنه لم يصل الظهر والعصر والمغرب ثم أفاق بعد ذلك (٥).

قال ابن الجوزي تَخَلَّلُهُ: (فهذا سفيان الثوري ينكر أن يكون الربيع بن خثيم جرى له هذا؛ لأن الرجل كان على السمت الأول، وما كان في الصحابة والتابعين من يجري له مثل هذا، ثم نقول على تقدير الصحة أن الإنسان قد يغشى عليه من الخوف فيسكنه الخوف ويسكته، فيبقى كالميت، وعلامة الصادق أنه لو كان على حائظ لوقع لأنه غائب، فأما من يدعي الوجد ويتحفظ من أن تزل قدمه ثم يتعدى إلى تخريق الثياب وفعل

<sup>(</sup>١) سورة الحجر، الآية: ٤٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: «تلبيس إبليس»: (ص٢٥٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: (ص٢٥١).

<sup>(</sup>٤) سورة الفرقان، الآية: ١٢.

والربيع بن خثيم الثوري التميمي أبو زيد من عباد أهل الكوفة وزهادهم والمواظبين منهم على العبادة، مات بالكوفة بعد قتل الحسين بن علي ـ رضي الله عنهما ـ سنة ثلاث وستين. انظر: «مشاهير علماء الأمصار»: (ص١٠٠).

<sup>(</sup>٥) انظر: «تلبيس إبليس»: (ص٢٥١).

المنكرات في الشرع، فإنا نعلم أن الشيطان يلعب به)(١).

وقال ابن الجوزي: (اعلم وفقك الله أن قلوب الصحابة كانت أصفى القلوب، وما كانوا يزيدون عند الوجد على البكاء والخشوع) (٢). ثم ذكر بسنده عن أنس بن مالك \_ رضي الله عنه \_ قال: «ذكر عنده هؤلاء الذين يصعقون عند القراءة فقال أنس: لقد رأيتنا ووعظنا رسول الله على ذات يوم حتى سمعنا للقوم خنينًا حين أخذتهم الموعظة وما سقط منهم أحد» (٣).

ثم قال ابن الجوزي: (وهذا حديث العرباض بن سارية «وعظنا رسول الله على موعظة ذرفت منها العيون، ووجلت منها القلوب»(٤)، قال أبو بكر الآجري(٥): ولم يقل صرخنا ولا ضربنا صدورنا كما يفعل كثير من

<sup>(</sup>۱) انظر: «تلبيس إبليس»: (ص٢٥١).

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: (ص٢٥٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: (ص٢٥٣).

<sup>(</sup>٤) حديث العرباض بن سارية أخرجه الترمذي في «سننه»: ج٥، في كتاب العلم (٤٧)، باب (١٦)، ح٢٦٧٦، عن العرباس بن سارية قال: «وعظنا رسول الله على يومًا بعد صلاة الغداة موعظة بليغة ذرفت منها العيون ووجلت منها القلوب فقال رجل: إن هذه موعظة مودع فماذا تعهد إلينا يا رسول الله؟ قال: أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة وإن عبد حبشي فإنه من يعش منكم ير اختلاقًا كثيرًا وإياكم ومحدثات الأمور فإنها ضلالة فمن أدرك ذلك منكم فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين عضوا عليها بالنواجد». وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

والعرباض بن سارية الفزاري السلمي من البكائين الذين نزل فيهم قوله تعالى: ﴿ وَلَا عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ ا

انظر: «مشاهير علماء الأمصار»: (ص٥١٥).

<sup>(</sup>٥) أبو بكر الأجري: هو الإمام المحدث أبو بكر محمد بن الحسين بن عبد الله البغدادي =

الجهال الذين يتلاعب بهم الشيطان)(١).

وقيل لأسماء بنت أبي بكر: كيف كان أصحاب رسول الله على عند قراءة القرآن؟ قالت: كانوا كما ذكرهم الله أو كما وصفهم الله عز وجل تدمع أعينهم وتقشعر جلودهم. فقيل لها: إن لههنا رجالاً إذا قرىء على أحدهم القرآن غشي عليه. فقالت: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم»(٢).

وروى أن عبد الله بن عمر \_ رضي الله عنهما \_: مر برجل ساقط من العراق فقال: ما شأنه؟ فقالوا: إذا قرىء عليه القرآن يصيبه هذا. قال: إنا لنخشى الله عز وجل وما نسقط (٣).

وكان محمد بن سيرين يذهب إلى أن عمل الصوفية هذا تصنع وليس بحق من قلوبهم (٤).

<sup>=</sup> مصنف كتاب «الشريعة في السنة» و«الأربعين» وغير ذلك. وكان مجاورًا بمكة وكان عالمًا عاملًا صاحب سنة واتباع، توفي بمكة في المحرم سنة ٣٦٠هـ رحمه الله تعالى. انظر: «تذكرة الحفاظ» للذهبي: (٣/ ٩٣٦)، داء إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان.

<sup>(</sup>۱) انظر: «تلبيس إبليس»: (ص٢٥٢).

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق: (ص۲۵۲ ـ ۲۵۳). وأخرجه ابن المبارك في «الزهد»: (ص۳۵۹ ـ ۳۵۹).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: (ص٢٥٣). وأخرجه الإمام أحمد في «الزهد»: (ص٢٤٢).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: (ص٢٥٣).

محمد بن سيرين الأنصاري كنيته أبو بكر، وكان مولده لسنتين بقيتا من خلافة عثمان بن عفان ـ رضي الله عنه ـ، عفان ـ رضي الله عنه ـ ، وكان سيرين أبوه مكاتبًا لأنس بن مالك ـ رضي الله عنه ـ، وكان محمد بن سيرين من أورع التابعين وفقهاء أهل البصرة وعبادهم وكان يعبر الرؤيا، رأى ثلاثين من أصحاب رسول الله عليه ومات بالبصرة.

انظر: «مشاهير علماء الأمصار»: (ص٨٨).

أقول: فالوجد الشرعي الصحيح: هو ما يجده الإنسان في نفسه من البكاء والخشية والإنابة إلى الله والإيمان به وحلاوته، ونحو ذلك مما يوافق كتاب الله وسنة نبيه عليه وما خالفهما من وجد الصوفية المنحرفين فهو باطل.

وبهذا قال سهل بن عبد الله التُّستَري<sup>(۱)</sup>: (كل وجد لا يشهد له الكتاب والسنة فهو باطل)<sup>(۲)</sup>. وهو كما قال رحمه الله تعالى .. والله أعلم.

#### 

في اللغة: (ذاقَه ذَوْقًا وذَواقًا ومذاقةً) اختبر طعمه وأذَقتُه أنا (وذاق) القوس جذب وترها اختبارًا (وما ذاق ذواقا) شيئًا و(تَذَوَّقه) ذاقَه مرة بعد مرة و(تذاوقوا الرماح) تناولوها(٣).

وفي كتاب «التعريفات»: الذوق هو قوة منبثة في العصب المفروش على جرم اللسان تدرك بها الطعوم بمخالطة الرطوبة اللعابية في الفم بالمطعوم، ووصولها إلى العصب. والذوق: في معرفة الله عبارة عن نور عرفاني، يقذفه الحق في قلوب أوليائه يفرقون به بين الحق والباطل من غير أن ينقلوا ذلك من كتاب أو غيره (٤).

قلت: وهذا الذوق ذوق صوفي باطل لكونه لم يستند إلى الكتاب والسنة.

<sup>(</sup>۱) هو أبو محمد سهل بن عبد الله التُستري، وُلد سنة ۲۰۰هـ، وتوفي سنة ۲۸۳هـ، وقيل: ۲۷۳هـ، من كبار الصوفية.

انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٩٢ ـ ٩٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: «كتاب الاستقامة» لابن تيمية: (٢/ ١٤١ \_ ١٥٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: «القاموس المحيط»: (٣/ ٢٤٢)، مادة: «ذوق».

<sup>(</sup>٤) (ص١١٢).

### لفظ (الذوق) في الكتاب والسنة:

لفظ (الذوق) وإن كان قد يظن أنه في الأصل مختص بذوق اللسان فاستعماله في الكتاب والسنة يدل على أنه أعم من ذلك، فهو مستعمل في الإحساس بالملائم والمنافر (۱). فقد ورد في القرآن الكريم في أكثر من خمسين موضعًا (۲) منها: قوله تعالى: ﴿ فَأَذَاقَهَا اللّهُ لِبَاسَ اللّجُوعِ وَالْخَوْفِ ﴾ (۳)، فجعل البلاء بالخوف والجوع مذوقًا و (سماه لباسًا؛ لأنه يظهر عليهم من الهزال وشحوبة اللون وسوء الحال ما هو كاللباس) (٤)، وقال تعالى: ﴿ ذُقُ اللّهَ اللّهَ اللّهَ وَقَالُ اللّهَ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

وثبت في الحديث الصحيح عن العباس بن عبد المطلب ـ رضي الله عنه ـ أنه سمع رسول الله على يقول: «ذاق طعم الإيمان، من رضي بالله ربًّا وبالإسلام دينًا وبمحمد رسولاً»(٩).

<sup>(</sup>۱) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (۱۰/ ٣٣٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: «المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم»: (ص٢٧٩ ـ ٢٨٠).

<sup>(</sup>٣) سورة النحل، الآية: ١١٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: «تفسير القرطبي»: (١٠/ ١٩٤).

<sup>(</sup>٥) سورة الدخان، الآية: ٤٩.

<sup>(</sup>٦) سورة القمر، الآبة: ٤٨.

<sup>(</sup>٧) سورة النبأ، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>A) سورة الأعراف، الآية: ۲۲.

<sup>(</sup>٩) «صحيح مسلم» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١، كتاب الإيمان (١)، باب (١)، ح٢٤/ ٥٦.

وهذا الحديث أصل فيما يذكر من الذوق الإيماني الشرعي دون الضالي البدعي<sup>(1)</sup>، واستعمال لفظ (الذوق) في إدراك الملائم والمنافر كثير. وقال النبي على «ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان»<sup>(1)</sup> الحديث. فوجود المؤمن لحلاوة الإيمان في قلبه وذوق طعم الإيمان أمر يعرفه من حصل له هذا الوجد والذوق الإيماني الشرعي<sup>(7)</sup>.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: (وهذا الذوق، أصحابه فيه يتفاوتون، فالذي يحصل لأهل الإيمان عند تجريد توحيد قلوبهم إلى الله وإقبالهم عليه دون ما سواه بحيث يكونون حنفاء له مخلصين له الدين ولا يحبون شيئًا إلا له، ولا يتوكلون إلا عليه، ولا يوالون إلا فيه، ولا يعادون إلا له، ولا يسألون إلا إياه، ولا يرجون إلا إياه، ولا يخافون إلا إياه، يعبدونه ويستعينون به، بحيث يكونون عند الحق بلا خلق، وعند الخلق بلا هوى، قد فنيت عنهم إرادة ما سواه بإرادته، ومحبة ما سواه بمحبته، وخوف ما سواه بخوفه ورجاء ما سواه برجائه، ودعاء ما سواه بدعائه، هو أمر لا يعرفه بالذوق والوجد إلا من له نصيب، وما من مؤمن إلا له منه نصيب) (٤).

أقول وبهذا تبين أن الذوق الصحيح: هو الذوق الإيماني الشرعي الذي قام عليه الدليل من الكتاب والسنة فوافقهما، وأن ما خالفهما فهو ذوق ضالي بدعي باطل لا يعدو أن يكون هوى النفس وحظها. والله أعلم.

<sup>(</sup>١) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (١٠/ ٤٨)، وكذلك «العبودية» لابن تيمية: (ص٢٩).

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه فی (ص۸٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (١٠/ ٣٣٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: (١٠/ ٣٣٦).

#### ٥ \_ السكــــ :

في اللغة: السكران: ضد الصاحي(١).

وفي اصطلاح أهل التصوف: هو أن يغيب عن تمييز الأشياء، ولا يغيب عن الأشياء ولا يغيب عن الأشياء (٢). وقيل: هو غليان القلب عند الأشياء (٢). وقيل: هو غليان القلب عند معارضات ذكر المحبوب (٤). وفي كتاب «التعريفات»: السكر غَفْلة تَعْرِض بغلبة السرور على العقل بمباشرة ما يوجبها من الأكل والشرب. وعند أهل التصوف: هو غيبة بوارد قوى وهو يعطي الطرب والالتذاذ وهو أقوى من الغيبة (٥) وأتم منها.

والسكر من الخمر عند أبي حنيفة أن لا يعلم الأرض من السماء (٢). وعرفه ابن تيمية كَاللَّهُ بقوله: (متى كان لا يعلم ما يقول فهو السكر وإذا علم ما يقول خرج عن حكمه. فهذا أصل يجب اعتماده وهذا حد السكران عند جمهور العلماء) (٧). وهذا مأخوذ من قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَقَرَبُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنتُم سُكَرَىٰ حَتَّى تَعْلَمُوا مَا نَقُولُونَ ﴿ (٨)، وعرفه في

<sup>(</sup>۱) - انظر: «القاموس المحيط»: (۲/ ۵۲)، مادة: «سكر»، وكذلك «مختار الصحاح» للرازى: (ص۳۰ ۳).

<sup>(</sup>٢) انظر: «التعرف لمذهب أهل التصوف»: (ص١٣٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٢٣٦).

<sup>(</sup>٤) انظر: «موارف المعارف» الملحق بـ «إحياء علوم الدين» للغزالي: (٥/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>٥) يعنون بـ «الغيبة»، الغيبة عن الأشياء وعن النفس وحظوظها بمقام الفناء. انظر في هذا؛ «التعرف لمذهب أهل التصوف»: (ص١٤٠)، و«عوارف المعارف» الملحق بـ «إحياء علوم الدين»: (٥/ ٢٥٤)، و«التعريفات» للجرجاني: (ص١٦٩).

<sup>(</sup>٦) انظر: «التعريفات» للجرجاني: (ص١٢٥).

<sup>(</sup>۷) انظر: «الاستقامة»: (۲/ ۱٤٤).

 <sup>(</sup>٨) سورة النساء، الآية: ٤٣.٠

موضع آخر بقوله: السكر لذة مع عدم تمييز (١).

\_ أسباب السكر:

للسكر أسباب مختلفة نذكر بعضها:

منها السكر بالأطعمة والأشربة المسكرة، فإن طاعمها يحصل له بذلك لذة وسرور وهو الحاصل لأكثر الناس على شربها. وهذا هو السكر الجسماني قد بيَّن الله ورسوله حكمه بالتحريم والجلد وليس موضع بحثنا.

وقد يكون السكر من الألم كما يكون من اللذة. قال تعالى: ﴿ وَتَرَى اللَّهُ سَكَنَرَىٰ وَمَاهُم بِسُكَنَرَىٰ وَلَكِكَنَّ عَذَابَ ٱللَّهِ شَكِيدٌ ﴾ (٢).

وقد يحصل السكر بالمحبة إما بحب النساء وإما الصبيان كما قال بعضهم:

سُكْرَانِ سُكْرِ هَوًى وسُكر مَدَامة فمتى إفاقة من به سُكْرَانِ

ومن أقوى الأسباب المقتضية للسكر سماع الأصوات المطربة لأنها في نفسها توجب لذة قوية ينغمر معها العقل، ولأنها تحرك النفس إلى نحو محبوبها كائنًا ما كان فتحصل بتلك الحركة والشوق والطلب لذات عظيمة تقهر العقل<sup>(٣)</sup> أيضًا.

(والسكر مؤلف من أمرين: وجودي وهو اللذة. وعدمي وهو عدم العقل والتمييز وجنس اللذة لا يلزم إلا لمعارض راجح، من فوات منفعة أو دخول مضرة، وتحمد إذا كانت مقصودة أو معينة على المقصود.

<sup>(</sup>١) انظر: «العبودية» لابن تيمية: (ص٥٨).

<sup>(</sup>٢) سورة الحج، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الاستقامة» لابن تيمية: (٢/ ١٤٦ \_ ١٤٧).

أما الوصف الآخر وهو عدم العقل والتمييز فهذا لا يحمد بحال من جهة نفسه فليس في كتاب الله ولا سنة رسوله مدح وحمد لعدم العقل والتمييز والعلم.

بل قد مدح الله العلم والعقل ونحو ذلك في غير موضع وذم عدم ذلك في مواضع)(١).

### - متى حدث القول بالسكر عند الصوفية مع بيان حكمه:

إن زوال العقل بالسكر (هو من زواله بالإغماء والجنون ونحو ذلك فهذا لا يؤمر به المؤمنون بحال ولا يحمد منهم، وإن حصل لهم مع ذلك ذوق إيماني ووجد عرفاني \_ مما هو محمود ومأمور به \_ فذاك هو المحمود، لا عدم العقل والتمييز. ولهذا لم يكن في الصحابة من حاله السكر عند سماع القرآن ولا عند غيره ولا تكلم الأولون بالسكر. وإنما تكلم به طائفة من متأخري الصوفية صار يحصل لهم نوع من السكر بما في قلوبهم من الذوق والوجد مع سقوط التمييز والعقل. ويفرقون بين

<sup>(</sup>١) انظر: «الاستقامة»: (٢/ ١٥٧) بتصرف.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية: ١٧٩.

الصحو<sup>(۱)</sup> والسكر. والسكر لهؤلاء هو من جنس الإغماء والغشي الحاصل عند السماع الذي حدث في بعض التابعين من البصريين<sup>(۲)</sup> وغيرهم. فإن السكر والإغماء والغشي كلها زوال العقل والتمييز، لكن تفترق أسبابها وأذواقها فقد يكون أحد الذوقين والوجدين عن محبة ولذة، وقد يكون عن خشية وألم. وقد يكون عن عجز الإدراك لفرط العظمة التي تجلب الإنسان كما وقع لموسى عليته .

فهذه الأمور يجب أن يعرف أنها ليست كمالاً مطلقاً كالفناء، لكن يحمد ما فيها من الأمور المحمودة الإيمانية، من ذوق أو وجد إيماني مشروع، أو محبة إيمانية أو خشية إيمانية، ولا يحمد منها ما زاد على المستحب وما شغل عن ما هو أحب منه. ويذم منها ما تضمن ترك واجب من علم أو عمل أو فعل محرم، لكن إذا كان المذموم بغير تفريط من العبد، ولا عن عدوان منه لم يذم فيه. فإن السكر نوع من الغلبة، ويذم من لم يحصل له في هذه الأحوال ما يجب حصوله، كما ينقص من عدم منها ما يستحب حصوله فهكذا يجب التفصيل في هذه الأحوال.

<sup>(</sup>۱) الصحو عند الصوفية: هو الرجوع إلى الإحساس بعد الغيبة وزوال الإحساس. انظر في هذا: «الرسالة القشيرية»: (۱/ ٢٣٦)، و«التعريفات» للجرجاني: (ص/١٣٧).

<sup>(</sup>۲) ذكر أن من عباد البصريين من مات بسماع القرآن، كزرارة بن أوفى وأبي جهير الضرير وغيرهما.

انظر: «السلوك» لابن تيمية: (١٠/ ٣٥٠).

<sup>(</sup>٣) بتصرف في النص، انظر: «الاستقامة» لابن تيمية: (٢/ ١٦٢ \_ ١٦٤).

#### ٦ ـ الفنـــاء:

الفناء لغة: مصدر فَنِيَ فناءً، أي: عُدِمَ، والفاني الشيخ الكبير. وتفانوا: أفنى بعضهم بعضًا (١). وقال تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴾، أي: هالك (٢). وفي كتاب «التعريفات»: الفناء سقوط الأوصاف المذمومة، كما أن البقاء وجود للأوصاف المحمودة، والفناء فناء آن أحدهما ما ذكرنا وهو بكثرة الرياضة، والثاني: عدم الإحساس بعالم الملك والملكوت وهو بالاستغراق في عظمة الباري ومشاهدة الحق (٣).

قلت: وهذا من اصطلاحات الصوفية ومتشابه كلامهم فإن القوم قد اصطلحوا على وضع هذه الكلمات لتجريد شهود الحقيقة الكونية والغيبية عن شهود الكائنات، وقد قسم ابن تيمية وتلميذه ابن القيم \_ رحمهما الله \_ الفناء إلى ثلاثة أنواع هي:

أولاً: فناء القلب عن إرادة ما سوى الله. هو للكاملين من الأنبياء والمرسلين والمقربين، وحقيقة هذا الفناء أن لا يحب إلا في الله ولا يبغض إلا فيه، كما في الحديث: «أوثق عرى الإيمان الحب في الله والبغض في الله» (٤)، ولا يعبد إلا إياه لقوله تعالى: ﴿ وَمَا ٓ أُمُواً إِلَّا لِيَعَبُدُوا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ

<sup>(</sup>١) انظر: «القاموس المحيط»: (٤/ ٣٧٧)، مادة: «فني».

<sup>(</sup>۲) انظر: «تفسير ابن جرير الطبري»: (۲۷/۹، ۲۸).والآية من سورة الرحمن، رقم: ۲٦.

<sup>(</sup>۳) (ص۱۷۲).

<sup>(</sup>٤) ذكره الألباني في «صحيح الجامع»: (٢/ ٣٤٣، ح٢٥٣٦)، عن ابن عباس، وقال: حسن، وعزاه إلى «مسند الإمام أحمد»، و«المستدرك» للحاكم، وذكره في «الأحاديث الصحيحة»: برقم (١٧٢٨).

الدِّينَ ﴾ (١) ، وقوله تعالى: ﴿ وَاعْبُدُ رَبِّكَ حَقَّى يَأْنِيكَ الْيَقِيثُ ﴾ (٢) ، ولا يعطى الا على الله . قال تعالى: ﴿ وَعَلَى اللهِ فَتَوَكَّلُواْ إِن كُنتُم مُوْمِنِينَ ﴾ (٢) ، ولا يعطى ولا يمنع إلا لله كما جاء في الحديث: «من أعطى لله ومنع لله وأحب لله وأبغض لله وأنكح لله فقد استكمل إيمانه (٤) ، ولا يرجو إلا الله لقوله تعالى: ﴿ فَنَ كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلاً صَلِيحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَة رَبِّهِ أَمَدًا ﴾ (٥) ، ولا يستعين إلا بالله لقوله تعالى: ﴿ إِيّاكَ نَعْبُدُ وَإِيّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾ ، وهذا القلب السليم الذي قال الله فيه: ﴿ إِلّا مَنْ أَقَ الله يقلب سَلِيمٍ ﴾ (١) ، قالوا: هو السليم مما سوى الله ، أو مما سوى عبادة الله ، أو مما سوى الموى عبادة الله ، أو مما سوى المعنى واحد . وهذا المعنى إن سمي فناءً أو لم يسم هو أول الإسلام وآخره ، وباطن الدين وظاهره ، وليس لأحد الخروج عنه (٧) .

سورة البينة ، اللّية: ٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر، الآية: ٩٩.

 <sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمام أحمد في «مسنده»: (٤/ ٤٤)، عن سهل بن معاذ الجهني عن أبيه. وأخرجه الترمذي في «سننه»: ج٤، كتاب صفة القيامة (٣٨)، باب (٦٠)، ح٢٥٢١، وقال: هذا حديث حسن. وذكره الألباني في «صحيح الجامع الصغير»: ج٥، ح٢٥٨١، لفظ آخر هو: «من أحب لله وأبغض لله وأعطى لله ومنع لله فقد استكمل الإيمان»، عن أبي أمامة. قال الألباني: صحيح، وعزاه إلى أبي داود والضياء، هو في «الأحاديث الصحيحة»: برقم (٣٨٠).

<sup>(</sup>٥) سورة الكهف، الآية: ١١٠.

<sup>(</sup>٦) سورة الشعراء، الآية: ٨٩.

 <sup>(</sup>۷) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (۱۱۶/۱۳ ـ ۱۱۵)، و«تفسير ابن كثير»:
 (۳/۹۳۳)، و«السلوك» لابن تيمية: (۱۱/۱۱۰ ـ ۲۱۸)، و«مدارج السالكين» لابن القيم: (۱/۱۳۱ ـ ۱۱۷).

ثانيًا: فناء القلب عن شهود ما سوى الرب، فالفناء الأول فناء عن الإرادة، وهذا فناء عن الشهادة، والأول فناء عن عبادة الغير والتوكل عليه، وهذا الفناء هو الذي يشير عليه، وهذا الفناء هو الذي يشير إليه أكثر الصوفية المتأخرين ويعدونه غاية، وهو الذي بني عليه أبو إسماعيل الأنصاري الهروي كتابه المسمى «منازل السائرين» وجعله الدرجة الثالثة في كل باب من أبوابه.

وهذا الفناء فيه نقص، وهو للقاصدين من الأولياء والصالحين فإنهم لفرط انجذاب قلوبهم إلى ذكر الله وعبادته ومحبته وضعف قلوبهم عن أن تشهد غير ما تعبد، وترى غير ما تقصد لا يخطر بقلوبهم غير الله، بل ولا يشعرون كما قيل في قوله تعالى: ﴿ وَأَصْبَحَ فُوَادُ أُمِّر مُوسَىٰ فَرِيًا إِن صَادَتُ لَنَّبَدِع بِهِ وَلَا يَسَعُرُ أَن رَبَطَن عَلَى قَلْبها لِتَكُون مِن المُوقِين فَرِيًا إِن

(قالوا: فارغًا من كل شيء من أمور الدنيا إلا من موسى) (٢). وليس مراد أصحاب هذا الفناء فناء وجود ما سوى الله في الخارج حقيقة، بل فناءه عن شهودهم، وقد يقوي هذا الفناء على صاحبه حتى يغيب بموجوده عن وجوده وبمشهوده عن شهوده، وبمذكوره عن ذكره، وبمحبته عن حبه، وقد يسمى حال مثل هذا سكرًا واصطلامًا.

وهذا الفناء قد يؤدي إلى ضعف المحب واضطراب في تمييزه، فيظن أنه قد اتحد بمحبوبه، بل يظن أنه هو نفسه، وهذا الموضع زل فيه أقوام وظنوا أنه اتحاد، وهذا غلط فإن الخالق لا يتحد به شيء أصلاً، ولكن قد

<sup>(</sup>١) سورة القصص، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>۲) انظر: «تفسیر ابن کثیر»: (۳/ ۳۸۱).

يتحد المراد والمحبوب والمكروه ويتفقان في نوع الكراهة، فيحب هذا ما يحب هذا، ويبغض هذا، ويرضي ما يرضي، ويسخط ما يسخط، ويوالي من يوالي ويعادي من يعادي، وليس في العقل اتحاد صحيح إلا في هذا المراد الديني الأمري<sup>(۱)</sup>.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية كَاللَّهُ في هذا النوع من الفناء: (وفي الجملة فهذا الفناء صحيح وهو في موسوية المحمدية، وهو شبيه بالصعق والصياح الذي حدث في التابعين، ولهذا يقع كثير من هؤلاء في نوع ضلال؛ لأن الفناء عن شهود الحقائق مرجعه إلى عدم العلم والشهود وهو وصف نقص لا وصف كمال، وإنما مدح من جهة عدم إرادة ما سواه؛ لأن ذكر المخلوق قد يدعو إلى إرادته والفتنة به)(٢).

ثالثاً: الفناء عن وجود السوى، وهو أن يشهد أن لا موجود إلا الله، وأن وجود الخالق هو وجود المخلوق فلا فرق بين الرب والعبد، بل ليس عندهم في الحقيقة رب وعبد، وهذا القول بالفناء للاتحادية الملاحدة القائلين بوحدة الوجود كابن عربي والتلمساني ونحوهما الذين يجعلونه عين الموجودات وحقيقة الكائنات تعالى الله عما يقول الظالمون علوًا كبيرًا (٣).

<sup>(</sup>۱) «مدارج السالكين» لابن القيم: (١/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (١٠/ ٣٤١\_٣٤٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (٣٤٢/١٠)، و«مدارج السالكين» لابن القيم: (١/٤٤١).

#### ٧ ـ الاصطـالام:

في كتاب «التعريفات» عرف الاصطلام بأنه: نعت وله يرد على القلب في كتاب «التعريفات» عرف الاصطلام بأنه: نعت وله يرد على القلوب فيسكن تحت سلطانه فيسكنها (٢). وكلا التعريفين معناهما واحد، فقد عرفا الاصطلام بأنه وصف يرد على القلوب بقوة الوارد، فتسكن لقوة هذا الوارد.

وعرف ابن تيمية وتلميذه ابن القيم ـ رحمهما الله ـ الاصطلام بأنه: محوى ما سوى الله بعدم الشهود له، وذلك أنه يغيب بمحبوبه عن حبه، وبموجوده عن وجوده، وبمعروفه عن معرفته، وبمعبوده عن عبادته، وبمشهوده عن شهوده، وبمذكوره عن ذكره حتى لا يشعر بشيء (٣).

وهذا الاصطلام راجع إلى النوع الثاني من أنواع الفناء فإنه قد يسمى اصطلامًا أو فناء، وأفردناه لأنه من اصطلاحات الصوفية ومتشابه كلامهم التي ذكرها ابن تيمية كَثَلَمْهُ في كتابه «التحفة العراقية» فأردنا توضيح معناه، وإلا فإنه يرجع إلى أحد أنواع الفناء التي بيناها سابقًا. والله أعلم.

### \* ثالثًا: التعريف بالقلب وقوله وعمله:

القلب في اللغة هو الفؤاد، وقد يعبر به عن العقل، قال الفراء في قوله تعالى: ﴿ لِمَن كَانَ لَهُ قَلَبُ ﴾ (٤)، أي: عقل (٥).

<sup>(</sup>١) انظر: «التعريفات» للجرجاني: (ص٢٩٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: «ملحق إحياء علوم الدين»: (٥/ ١٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (١٠/ ٥٩٤)، و«مدارج السالكين» لابن القيم: (١/ ١٥٥).

 <sup>(</sup>٤) سورة ق، الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>٥) انظر: «القاموس المحيط»: (١/١٢٣)، مادة: «قلب»، فصل القاف، باب الباء، و «مختار الصحاح» للرازي: (ص٤٧)، و «تفسير ابن كثير»: (٤/٢٢٩). =

وعرفه الغزالي بقوله: (لفظ القلب، وهو يطلق لمعنيين أحدهما: اللحم الصنوبري الشكل، المودع في الجانب الأيسر من الصدر وهو لحم مخصوص، وفي باطنه تجويف وفي ذلك التجويف دم أسود هو منبع الروح ومعدنه. ولسنا الآن بقصد شرح شكله وكيفيته؛ إذ يتعلق به غرض الأطباء، ولا يتعلق به الأغراض الدينية. وهذا القلب موجود للبهائم، بل هو موجود للميت.

والمعنى الثاني: هو لطيفة ربانية لها بهذا القلب الجسماني تعلق وتلك اللطيفة هي حقيقة الإنسان، وهو المدرك العالم العارف من الإنسان، وهو المخاطب والمعاقب والمطالب ولها علاقة مع القلب الجسماني)(١).

وقال القاضي أبو بكر بن العربي (٢): (القلب جزء من البدن، خلقه الله وجعله للإنسان محل العلم والكلام وغير ذلك من الصفات الباطنة، وجعل ظاهر البدن محل التصرفات الفعلية والقولية، ووكل بها ملكًا يأمر بالخير وشيطانًا يأمر بالشر، فالعقل بنوره يهديه، والهوى بظلمته يغويه، والقضاء والقدر مسيطر على الكل، والقلب يتقلب بين الخواطر الحسنة والسيئة، واللمة من الملك تارة ومن الشيطان أخرى والمحفوظ من حفظه الله تعالى)(٣).

<sup>(</sup>١) انظر: «إحياء علوم الدين»: (٣/٤).

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن عبد الله بن أحمد المعروف به «ابن العربي» المعافري الأندلسي، الإشبيلي الحافظ المشهور، وُلد سنة ٢٦٨هم، رحل في طلب العلم إلى الشام وبغداد والحجاز ومصر وكان من أهل التفنن في العلوم، متكلمًا في أنواعها، توفي سنة ٥٤٣هم، ودُفن بفاس. انظر: «جلاء العينين»: (ص١٥٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: «فتح الباري» لابن حجر: (١١/ ٢٥٧).

وسمي القلب قلبًا لتقلبه في الأمور، والمراد بتقليب القلوب تقليب أعراضها وأحوالها، لا تقليب ذات القلب قال تعالى: ﴿ يَخَافُونَ يَوْمًا لَنَقَلَّبُ فِيهِ ٱلْقُلُوبُ وَٱلْأَبْصَكُرُ ﴾ (١).

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص يقول: أنه سمع رسول الله على يقول: «إن قلوب بني آدم كلها بين إصبعين من أصابع الرحمن كقلب واحد، يصرفه حيث يشاء» ثم قال رسول الله على: «اللهم مصرف القلوب، صرف قلوبنا على طاعتك»(٢).

وعن ابن عمر \_ رضي الله عنهما \_ قال: «كانت يمين النبي ﷺ: لا ومقلب القلوب»(٣).

وقيل: سمي القلب قلبًا؛ لأنه خالص ما في البدن وخالص كل شيء قلبه، أو لأنه وضع في الجسد مقلوبًا (٤).

### - ذكر القلب بالكتاب والسنة :

قد ورد ذكر القلب في آيات كثيرة من كتاب الله عز وجل منها قوله تعالى: ﴿ مَّنْ خَشِى ٱلرَّمْنَ بِٱلْغَيْبِ وَجَاءَ بِقَلْبٍ ثَمْنِيبٍ ﴾ (٥)، وقوله جل وعلا: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَ رَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبُ أَوْ ٱلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِـيدُ ﴾ (٢)، وقوله تعالى:

سورة النور، الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>٢) "صحيح مسلم": ج٤، كتاب القدر (٤٦)، باب (٣)، ح٢٦٥/ ١٦، بلفظه.

 <sup>(</sup>٣) "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١١،
 كتاب الأيمان والنذور (٨٣)، باب (٣)، ح٦٦٢٨، عن ابن عمر بلفظه.

<sup>(</sup>٤) انظر: «فتح الباري» لابن حجر: (١/ ١٢٨).

<sup>(</sup>٥) سورة ق، الآية: ٣٣.

 <sup>(</sup>٦) سورة ق، الآية: ٣٧.

﴿ مَّا جَعَلَ ٱللَّهُ لِرَجُلِ مِّن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ } (١).

وقد ذكر في بعض كتب التفسير أن هذه الآية نزلت في رجل من قريش كان يقال له: ذو القلبين، وأنه كان يزعم أن له قلبين كل منهما بعقل وافر. فأنزل الله هذه الآية ردًّا عليه (٢).

والقلب قد يعبر عنه بالفؤاد والصدر، قال الله تعالى: ﴿كَالِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فُؤَادَكُ ﴾ والمعنى في الموضعين قلبك (٢).

وقد ورد لفظ القلب في السنة النبوية في أحاديث كثيرة منها قول النبي عليه في الحديث الصحيح: «ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله، ألا وهو القلب»(٥).

وقوله على: «ثلاث لا يغل عليهن قلب امرىء مسلم»(٦) الحديث.

سورة الأحزاب، الآية: ٤.

<sup>(</sup>۲) انظر: «تفسير ابن كثير»: (٣/٢٦٦).

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان، الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (١/ ١٨٩).

<sup>(</sup>٥) «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١، كتاب الإيمان (٢)، باب (٣٩)، ح٥٠، عن النعمان بن بشير ـ رضي الله عنه ـ، وهذا جزء منه.

وقوله «مضغة»، أي: قدر ما يمضغ، وعبر بها عن مقدار القلب في الرؤية. انظر: «فتح الباري» لابن حجر: (١/٨١١).

<sup>(</sup>٦) أخرجه الحاكم في «المستدرك»: (٨٦/١)، كتاب العلم، وقال: صحيح وأقره الذهبي.

### \_ القلب موضع العقل:

ولهذا قد يعبر بالقلب عن العقل كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ الدِحَرَىٰ لِمَن كَانَ اللهُ قَلْبُ ﴾ (١) ، قال مجاهد: عقل (٢) . والقلب محل العقل في قول الأكثرين (٣) . ويدل على ذلك قوله تعالى: ﴿ فَتَكُونَ لَمُمُ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا ﴾ (٤) . وبهذا قال شيخ الإسلام ابن تيمية وَغَلَلتُهُ فقال: «والعقل قد يراد به القوة الغريزية في الإنسان التي بها يعقل وقد يراد به نفس أن يعقل ويعلم . فالأول قول الإمام أحمد وغيره من السلف: العقل غريزة والحكمة فطنة . والثاني: قول طوائف من أصحابنا وغيرهم: العقل ضرب من العلوم الضرورية . وكلاهما صحيح فإن العقل في القلب مثل البصر في العين) (٥) .

#### \_ قول القلب وعمله:

يرى ابن تيمية وتلميذه ابن القيم ـ رحمهما الله تعالى ـ أن للقلب أقوالاً وأعمالاً تقوم به من غير قول اللسان. لكنهما لم يعرفا قول القلب وعمله تعريفًا يتبين به الفرق بين كل من قول القلب وعمله. وإنما مثل ابن تيمية لقول القلب بالتصديق والتكذيب ولعمل القلب بالحب والبغض ونحوهما. فيقول ابن تيمية كَثْلَالُهُ مبينًا قول القلب وعمله: (بل قول القلب وعمله هو الأصل: مثل تصديقه وتكذيبه وحبه وبغضه.

<sup>(</sup>١) سورة ق، الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (١/ ١٨٩)، و «تفسير ابن كثير»: (١/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الجامع لأحكام القرآن»: (١/ ١٨٩).

<sup>(</sup>٤) سورة الحج، الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٥) انظر: «الاستقامة» لابن تيمية: (٢/ ١٦١ ـ ١٦٢).

من ذلك ما يحصل به مدح وذم وعقاب بدون فعل الجوارح الظاهرة، ومنه ما لا يقترن به ذلك إلا مع الفعل بالجوارج الظاهرة إذا كانت مقدورة، وأما ما ترك فيه فعل الجوارح الظاهرة للعجز عنه، فهذا حكم صاحبه حكم الفاعل)(١).

ويذهب ابن تيمية إلى أن أقوال القلب وأعماله تنقسم إلى ثلاثة أقسام. فيقول: (فأقوال القلب وأفعاله ثلاثة أقسام:

أحدها: ما هو حسنة وسيئة بنفسه.

وثانيها: ما ليس سيئة بنفسه حتى يفعل وهو السيئة المقدورة.

وثالثها: ما هو مع العجز كالحسنة والسيئة المفعولة، وليس هو مع القدرة كالحسنة والسيئة المفعولة.

فالقسم الأول: هو ما يتعلق بأصول الإيمان من التصديق والتكذيب والحب والبغض وتوابع ذلك، فإن هذه الأمور يحصل فيها الثواب والعقاب وعلو الدرجات، وأسفل الدركات بما يكون في القلوب من هذه الأمور، وإن لم يظهر على الجوارح بل المنافقون يظهرون بجوارحهم الأقوال والأعمال الصالحة وإنما عقابهم وكونهم في الدرك الأسفل من النار على ما في قلوبهم من الأمراض، وإن كان ذلك قد يقترن به أحيانًا بغض القول والفعل، لكن ليست العقوبة مقصورة على ذلك البغض اليسير وإنما ذلك البغض دلالة كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ نَشَاء لَا لَا يَعرفوا في لحن القول.

<sup>(</sup>۱) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (۱۰/ ۷۵۸).

<sup>(</sup>٢) سورة محمد، الآية: ٣٠.

وأما القسم الثاني والثالث، فمظنة الأفعال التي لا تنافي أصول الإيمان مثل المعاصي الطبعية، مثل الزنا، والسرقة، وشرب الخمر، كما ثبت في الصحاح عن النبي على أنه قال: «من مات يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، دخل الجنة، وإن زنا وإن سرق، وإن شرب الخمر»(١).

وكما شهد النبي ﷺ في الحديث الصحيح (٢) للرجل الذي كان يشرب الخمر) (٣).

ويقول ابن القيم مبينًا أن للقلب أقوالاً وأعمالاً تقوم به:

(أقوال القلب وهي العقائد، وأقوال اللسان وهي الخبر عما في القلب، وأعمال القلب وهي الإرادة والمحبة والكراهة وتوابعها)(٤).

وقال الشيخ حافظ الحكمي: قول القلب: هو تصديقه وإيقانه (٥). قال تعالى: ﴿ وَالَّذِى جَآءَ بِالصِّدُقِ وَصَدَّقَ بِهِ الْمُلَاثِكُ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴾ (٦)، قال تعالى: ﴿ وَلَكَوْكَ بُرِى إِلْهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ وقال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ نُرِى إِلْهُ هِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلمُوقِنِينَ ﴾ (٧)، وقال تعالى في المكذبين: ﴿ يَقُولُونَ بِأَفْوَهِهِم مَّا لَيْسَ فِي

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١، كتاب الإيمان (١)، باب (٤٠)، حدد عن أبي ذر ـ رضي الله عنه ـ بلفظ نحوه، وليس فيه قوله: «وإن شرب الخمر».

<sup>(</sup>۲) حديث الرجل الذي كان يكثر شرب الخمر في «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج۱۲، كتاب الحدود (۸٦)، باب (٥)، ح٠٩٧٨، عن عمر بن الخطاب ـ رضى الله عنه.

<sup>(</sup>٣) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (١٠/ ٧٥٩ ـ ٧٦٠) بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٤) انظر: «إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان» لابن القيم: (٨/١).

<sup>(</sup>٥) انظر: «معارج القبول» للحكمي: (٢/ ١٥).

 <sup>(</sup>٦) سورة الزمر، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٧) سورة الأنعام، الآية: ٧٥.

قُلُوبِهِمُّ ﴾ (١) ، وقال تعالى: ﴿ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ لَا يَعْزُنكَ ٱلَّذِينَ يُلُوبِهِمُ ﴿ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللَّهِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللَّهِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنْفِقِينَ لَكَذِبُونَ فَالُوا نَشْهَدُ إِنَّ اللَّهُ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللللّهُ اللللللّهُ الللللللللللللللللّهُ اللللللللللللللللل

وعمل القلب: هو النية والإخلاص والمحبة والانقياد والإقبال على الله عز وجل والتوكل عليه ولوازم ذلك وتوابعه (٥). قال تعالى في النية: ﴿ وَلَا تَطَرُدِ ٱلَّذِينَ يَدَعُونَ رَبَّهُم بِٱلْعَدَوْةِ وَٱلْمَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجَهَةً ﴿ ١٠)، وقال جلا وعلا: ﴿ وَمَا لِأَحَدِ عِندَمُ مِن نِعْمَةٍ جُزَىٰ ﴿ إِلَّا ٱلْنِفَاءَ وَجَدِ رَبِّهِ ٱلأَعْلَىٰ ﴾ (١)، وقال وعلا: ﴿ وَمَا لِأَحَدِ عِندَمُ مِن نِعْمَةٍ جُزَىٰ ﴿ إِلَّا اللَّهِ اللَّهُ عُلِيمِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾ (١)، وقال تعالى في الإخلاص: ﴿ وَمَا أَمِرُوا إِلَّا لِيعَبُدُوا ٱللَّهُ مُثِلِمِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾ (١٠)، وقال تعالى: ﴿ وَلَكِنَ تَعالَى في المحبة: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱللَّهُ حُبًّا لِلَّهِ ﴾ (١٠)، وقال تعالى: ﴿ وَلَكِنَ اللَّهَ حَبَّ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَنَ وَزَيّنَهُ فِي قُلُوبَكُنَ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٦٧.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة ، الآية: ٤١.

<sup>(</sup>٣) سورة المنافقون، الآية: ١.

<sup>(</sup>٤) انظر: «معارج القبول» للحكمي: (٢/ ١٦).

<sup>(</sup>٥) انظر: السابق: نفسه.

 <sup>(</sup>٦) سورة الأنعام، الآية: ٥٢.

<sup>(</sup>V) سورة الليل، الآيتان: ١٩\_.٢٠.

<sup>(</sup>A) سورة البينة ، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٩) سورة البقرة، الآية: ١٦٥.

<sup>(</sup>١٠) سورة الحجرات، الآية: ٧.

وقال تعالى في الانقياد والاستسلام له: ﴿ وَمَنْ أَحُسَنُ دِينًا مِّمَّنْ أَسَلَمَ وَجَهَهُ لِللَّهِ وَهُوَ مُحَسِنٌ ﴾ (١) ، وقال تعالى في التوكل: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُواْ إِن كُنتُم مُوَّمِنِينَ ﴾ (١) ، إلى غير ذلك من أعمال القلوب التي أمر الله بها عباده والتي سيأتي بيانها والحديث عنها إن شاء الله تعالى.

#### ـ القلوب أربعة:

ذكر ابن القيم أن الصحابة \_ رضي الله تعالى عنهم \_ قسموا القلوب إلى أربعة، كما صح عن حذيفة بن اليمان \_ رضي الله عنه \_ أنه قال: «القلوب أربعة: قلب أجرد فيه سراج يزهر، فذلك قلب المؤمن، وقلب أغلف فذلك قلب الكافر، وقلب منكوس فذلك قلب المنافق، عرف ثم أنكر وأبصر ثم عمي، وقلب تمده مادتان: مادة إيمان، ومادة نفاق وهو لما غلب عليه منهما»(٣).

ويؤيد هذا ما أخرج الإمام أحمد في «مسنده» عن أبي سعيد الخدري ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله [علم] (١٤): «القلوب أربعة: قلب أجرد فيه مثل السراج يزهر، وقلب أغلف مربوط على غلافه، وقلب منكوس، وقلب مصفح، فأما القلب الأجرد فقلب المؤمن سراجه فيه نور، وأما القلب الأغلف فقلب الكافر، وأما القلب المنكوس فقلب المنافق عرف ثم أنكر، وأما القلب المصفح فقلب فيه إيمان ونفاق، فمثل

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: «إغاثة اللهفان» لابن القيم: (١/ ١٢).

<sup>(</sup>٣) لم تذكر الصلاة على رسول الله ﷺ في المسند وإنما زدناها تأدبًا معه ﷺ ووضعتها بين قوسين.

<sup>(</sup>٤) «مسند الإمام أحمد»: (٣/١٧).

الإيمان فيه كمثل البقلة يمدها الماء الطيب، ومثل النفاق فيه كمثل القرحة يمدها القيح والدم فأي المادتين غلبت على الأخرى غلبت عليه»(١).

قلت: وهذا التقسيم يؤيد ما ذهب إليه ابن تيمية من تقسيم درجات الناس في أعمال القلوب على أربع درجات كما سيأتي إن شاء الله.

# \* رابعًا: درجات الناس في أعمال القلوب:

قسم ابن تيمية الناس في أعمال القلوب على ثلاث درجات كما هم في أعمال الأبدان في أول كتابه «التحفة العراقية» (٢). ثم قسمهم في موضع آخر من الكتاب نفسه في بعض أعمال القلوب على أربع درجات (٣).

قلت: والصحيح أن الناس على أربع درجات في أعمال القلوب والأبدان، إلا إذا قيدنا هذا الإطلاق وذلك ببيان درجات المسلمين في أعمال القلوب. فهم فيها على ثلاث درجات: ظالم لنفسه، ومقتصد، وسابق بالخيرات.

أما إذا أردنا بيان درجات الناس في أعمال القلوب، أدخلنا الكافرين والمنافقين في هذا؛ إذ لا يصح إخراجهم مع إطلاق العبارة، فإن درجات الناس في أعمال القلوب على أربع درجات أو أربعة أقسام هي:

١ - الظالم لنفسه: وهو العاصي بترك مأمور أو فعل محظور، مع حفظ التوحيد والإيمان بالله ورسوله واليوم الآخر والتصديق بالثواب والعقاب. فهو مفرط في بعض الواجبات مرتكب لبعض المحرمات،

<sup>(</sup>۱) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (٦/١٠).

<sup>(</sup>۲) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (۲۰/۱۰).

<sup>(</sup>٣) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (٧/١٠ ـ ٨)، و«طريق الهجرتين» لابن القيم: (ص٢٣٦)، و«تفسير ابن كثير»: (٣/ ٥٥٤).

والظالم لنفسه من أهل الإيمان معه من ولاية الله بقدر إيمانه وتقواه، كما معه من ضد ذلك بقدر فجوره؛ إذ الشخص الواحد قد يجتمع فيه الحسنات المقتضية للعقاب، حتى يمكن أن يثاب ويعاقب، وهذا قول جميع أصحاب رسول الله على وأئمة الإسلام وأهل السنة والجماعة الذين يقولون: إنه لا يخلد في النار من في قلبه مثقال ذرة من إيمان.

وأما القائلون: بالتخليد من الخوارج والمعتزلة القائلون: بأنه لا يخرج من النار من دخلها من أهل القبلة، وأنه لا شفاعة للرسول على ولا غيره في أهل الكبائر لا قبل دخول النار ولا بعدها، فعندهم لا يجتمع في الشخص الواحد ثواب وعقاب، وحسنات وسيئات، بل عندهم من أثيب لم يعاقب ومن عوقب لم يثب<sup>(۱)</sup>.

وقد ثبت في السنة النبوية أن المذنب بالشرب قد يكون محبًا لله ورسوله، وحب الله ورسوله أوثق عرى الإيمان، حيث روى البخاري في «صحيحه» عن عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_ أن رجلاً كان على عهد النبي على كان اسمه عبد الله ويلقب حمارًا، وكان يضحك رسول الله على وكان النبي على قد جلده في الشرب، فأتي به يومًا فأمر به فجلد. فقال رجل من القوم: اللهم العنه، ما أكثر ما يؤتى به. فقال النبي على:

<sup>(</sup>۱) قوله ﷺ: "فوالله ما علمت إنه يحب الله ورسوله" قال أبو البقاء: المفعول محذوفًا، أي: ما علمت عليه أو فيه سوءًا ثم استأنف فقال: "إنه يحب الله ورسوله"، وهذا أحد الأقوال في إعراب الجملة.

انظر: «فتح الباري شرح صحيح البخاري»: ج١٢، كتاب الحدود (٨٦)، باب (٥)، ح٠٨٧٠، عن عمر بن الخطاب بلفظه.

«لا تلعنوه، فوالله ما علمت! إنه يحب الله ورسوله» (١١).

Y ـ المقتصد: وهو المؤدي للواجبات التارك للمحرمات وقد يترك بعض المستحبات ويفعل بعض المكروهات.

٣ السابق بالخيرات: وهو الفاعل للواجبات والمستحبات، والتارك للمحرم والمكروه وبعض المباحات. وهم نوعان: أبرار ومقربون وهم على درجات كالأنبياء والصديقين وكل من الصنفين المقتصدين والسابقين من أولياء الله، وهم المؤمنون المتقون (٢). وقد ذكر النبي على هذين القسمين في الحديث الذي رواه البخاري في «صحيحه» عن أبي هريرة وضي الله عنه \_ قال: قال رسول الله على الله قال: من عادى لي وليًا فقد آذنته بالحرب، وما تقرب إليَّ عبدي بشيء أحب إليَّ مما افترضته عليه، وما يزال عبدي يتقرب إليَّ بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، وإن سألني لأعطينه، ولئن استعاذني لأعيذنه، وما تردد عن شيء أنا فاعله ترددي عن نفس المؤمن يكره الموت وأنا أكره مساءته» (٣).

وهذا التقسيم مأخوذ من قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثَنَا ٱلْكِنَبَ ٱلَّذِينَ ٱصطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ سَائِقُ بِٱلْخَيْرَتِ بِإِذِنِ ٱللَّهِ مَنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ سَائِقُ بِٱلْخَيْرَتِ بِإِذِنِ ٱللَّهِ ذَيْلِكَ هُو ٱلْفَصْلُ ٱلْكَبِيرُ ﴿ مَنْ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَيْلِكَ هُو ٱلْفَصْلُ ٱلْكَبِيرُ ﴿ مَنَ اللَّهُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن

<sup>(</sup>۱) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (۱/۱۰ ـ ۷)، و «طريق الهجرتين» لابن القيم: (ص۲۳۷)، و «تفسير ابن كثير»: (۳/ ٥٥٥).

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج۱۱، كتاب الرقاق (۸۱)، باب (۳۸)، ح۲،۰۱۲، عن أبي هريرة بلفظه.

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر، الآيات: ٣٢\_٣٥.

ذَهَبٍ وَلُوَّ لُوَّا وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ﴿ وَقَالُواْ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِىٓ أَذَهَبَ عَنَّا ٱلْحَزَنَّ إِنَّ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورُ ﴿ اللَّهِ ٱلَّذِىٓ أَحَلَّنَا دَارَ ٱلْمُقَامَةِ مِن فَضَلِهِ لَا يَمَسُّنَا فِيهَا نَصَبُ وَلَا يَمَسُّنَا فِيهَا لَغُوبٌ ﴾ (١).

وقد اختلف في قوله تعالى: ﴿ جَنَّتُ عَدَّنِ يَدْخُلُونَهَا يُحُكُونَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبِ ﴾ الآية. هل ذلك راجع إلى الأصناف الثلاثة، الظالم لنفسه والمقتصد والسابق بالخيرات، أو يختص بالقسمين الأخيرين، وهما المقتصد والسابق بالخيرات، دون الظالم على قولين: فذهب جماعة منهم ابن عباس وابن مسعود وأبو سعيد الخدري وعائشة أم المؤمنين ـ رضي الله عنهم أجمعين ـ إلى أن الأصناف الثلاثة كلهم في الجنة. ولهذا لما سئلت عائشة ـ رضي الله عنها ـ عن قول الله جل وعلا: ﴿ فَمِنَّهُم مُ طَالِم لِنَّهُم مَ سَابِقُ بِالْخَيْرَاتِ ﴾. فقالت للسائل: يا بني كل هؤلاء في الجنة فأما السابق بالخيرات فمن مضى على عهد رسول الله يشهد له رسول الله بالخيرة والرزق. وأما المقتصد فمن تبع أثره من أصحابه حتى لحق به، وأما الظالم لنفسه فمثلي ومثلك. قال السائل: فجعلت نفسها معنا معنا السائل: فجعلت نفسها معنا السائل:

وقال ابن مسعود: هذه الأمة يوم القيامة أثلاث: ثلث يدخلون الجنة بغير حساب، وثلث يحاسبون حسابًا يسيرًا ثم يدخلون الجنة، وثلث يجيئون بذنوب عظام فيقول الله: ما هؤلاء وهو أعلم بهم؟ فتقول الملائكة: هم مذنبون إلا إنهم لم يشركوا بك شيئًا. فيقول الله: أدخلوهم في سعة رحمتي (١).

<sup>(</sup>١) انظر: «طريق الهجرتين» لابن القيم: (ص٢٣٨)، و«تفسير ابن كثير»: (٣/ ٥٥٦).

وقال كعب: تحاذت مناكبهم ورب الكعبة وتفاضلوا بأعمالهم (١). إلى غير ذلك من الآثار التي احتجوا بها.

وقالت طائفة: بل الوعد بالجنات إنما هو للمقتصد والسابق دون الظالم لنفسه، فإن الظالم لنفسه لا يدخل تحت الوعيد المطلق، فالظالم لنفسه هو الكافر، والمقتصد هو المؤمن العاصي، والسابق بالخيرات المؤمن التقي. وهذا يروى عن عكرمة والحسن وقتادة وغيرهم (٢) رحمهم الله تعالى.

واستدلوا بآبات وأحاديث أجاب عليها أهل القول الأول قد بسطها ابن القيم وابن كثير ـ رحمهما الله تعالى ـ ليس هذا موضع بسطها.

ورجح ابن كثير وغيره القول الأول فقال: (والصحيح أن الظالم لنفسه من هذه الأمة وهذا اختيار ابن جرير، كما هو ظاهر الآية، وكما جاءت به الأحاديث عن الرسول ﷺ من طرق يشد بعضها بعضًا)(٣).

والقول الأول هو الذي رجحه شيخ الإسلام ابن تيمية كما يظهر من كلامه حيث قال كَغْلَبْتُهُ: (وأما الظالم لنفسه من أهل الإيمان فمعه من ولاية الله بقدر إيمانه وتقواه، كما معه من ضد ذلك بقدر فجوره)(٤).

فالرأي الأول هو أن الظالم لنفسه من أهل الإيمان هو القول الصحيح الذي دل عليه ظاهر الآية والأحاديث والآثار المروية فيه كثيرة وبهذا القول قال جماعة من الصحابة وغيرهم.

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير ابن كثير»: (٣/ ٥٥٥)، و «طريق الهجرتين» لابن القيم: (ص٢٣٧ ـ ٢٥٨).

<sup>(</sup>۲) انظر: «تفسیر ابن کثیر»: (۳/ ۵۵۵).

<sup>(</sup>٣) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (١٠/٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (٢٦/١٠).

الذين أعرضوا عن عبادة الله سبحانه وتعالى وطاعة رسوله على من الكافرين والمنافقين (١) الذين توعدهم الله بقوله جل وعلا: ﴿ إِنَّ اللّهَ جَامِعُ الْمُنَفِقِينَ وَالْمَنافقينَ فِي الدَّرَكِ الْمُنَفِقِينَ وَالْمَنَفِقِينَ فِي الدَّرَكِ الْمُنَفِقِينَ وَالْمَنَفِقِينَ فِي الدَّرَكِ الْمُنَفِقِينَ وَالْمَنَفِيلِ مِنَ النَّارِ وَلَن تَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَعَنَ الْمُشْفَكِلِ مِنَ النَّارِ وَلَن تَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا ﴾ (٣)، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَعَنَ الْكَفِرِينَ وَأَعَدَ لَهُمْ سَعِيرًا ﴾ (١).

فهؤلاء خارجون عن حقيقة الإيمان فلاحظ لهم في أعمال القلوب التي أمر الله ورسوله بها عباده، من إخلاص الدين له ومحبته والتوكل عليه والرجاء له والخوف منه، والشكر له والرضا بقضائه، وغير ذلك من أعمال القلوب التي هي من أصول الدين وقواعده التي لا يقوم إلا بها وبهذا التقسيم تتبين درجات الناس في أعمال القلوب. والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (۱۰/۳۳).

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ١٤٠.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ١٤٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب، الآية: ٦٤.

(ب) بيان ودراسة لأهم الأعمال القلبية عند أهل السنة مع الرد على المنحرفين فيها:

إن هذه الأعمال القلبية عند أهل السنة التي أقوم بعرضها ودراستها هي من أصول الإيمان وقواعد الدين، التي شرعها الله تعالى لعباده، وهذه الأعمال القلبية منها ما هو متفق على وجوبه على جميع المكلفين، ومنها ما تنازع الناس في وجوبه ويتبين هذا من دراستنا لهذه الأعمال القلبية إن شاء الله تعالى على هدى الكتاب والسنة.

ولابد من التنبيه قبل الشرع في هذه الدراسة، وهو أني لما تدبرت ما كتبه شيخ الإسلام ابن تيمية في محبة الله ورسوله في كتابه «التحفة العراقية» الذي أقوم بتحقيقه ودراسته، وأنه قد بسط الكلام في هذا الموضوع، بأدلته من الكتاب والسنة ثم أقوال السلف من الأمة والصحابة والتابعين لهم بإحسان. ورد على من أنكرها أو انحرف فيها، بما يكفي ويشفي. فلما علمت ذلك اكتفيت بما كتبه ـ رحمه الله تعالى ـ في المحبة فإن كلامه عنها قد استغرق قرابة نصف الكتاب. مع أني قد قمت بترقيم الآيات وتخريج وتوثيق الأقوال التي أوردها في الكلام على المحبة كما فعلت في سائر الكتاب.

وآثرت الكتابة في أعمال قلبية لم يتعرض لها شيخ الإسلام في كتابه أو اكتفى بالإشارة إليها في معرض كلامه لأسباب أشرت إليها سابقًا، وهذه الأعمال القلبية التي لم يتعرض لها في كتابه أو ربما اكتفى بالإشارة إليها لا تقل أهمية عما كتب فيه، ولعل بسطه الكلام في المحبة دون غيرها، لكونها أصل كل عمل ديني فإن الأعمال الدينية ترجع إليها.

وإليك بيان بالأعمال القلبية التي أقوم بدراستها في هذا البحث مع

الرد على من انحرف فيها عن هدي الكتاب والسنة، كلما وجد هذا الانحراف، سواء كان هذا الانحراف من الصوفية أو غيرهم:

- ١ \_ النية.
- ٢ \_ الإخلاص.
  - ٣ ـ الصدق.
    - ٤ \_ التوبة.
  - ٥ ـ الصبر.
  - ٦ الإيمان.
  - ٧ \_ الزهد.
  - ٨ \_ التوكل.
  - ٩ \_ التقوى.
  - ١٠ \_ الوضا.
  - ١١ \_ الحزن.
  - ١٢ \_ الرجاء.
- ١٣ \_ الخوف والخشبة.
  - ١٤ ـ الذكر.
  - ١٥ \_ الشكر.
  - ١٦ \_ الخشوع.
    - ١٧ \_ الإنابة.

ونسأل الله جل وعلا الهداية والتوفيق والسداد، إنه على كل شيء قدير.

#### النبة

النية لغة: نورى الشيء ينويه نيّة قصده وعزم عليه (۱). ولفظ النية في كلام العرب من جنس لفظ القصد والإرادة ونحو ذلك. والنية في كلام العلماء على نوعين: أحدهما: تمييز العبادات بعضها عن بعض كتمييز ضلاة الظهر من صلاة العصر مثلاً أو تمييز العبادة من العادة ونحو ذلك، وهذه النية هي التي توجد في كلام الفقهاء. والمعنى الثاني: تمييز المقصود بالعمل أي: المعمول له، هل هو الله وحده لا شريك له، أم لله وغيره، أم لغيره وحده؟ وهذه النية هي التي توجد كثيرًا في كلام السلف المتقدمين (۱). وحقيقة النية: هي قصد القلب إلى ما يراه موافقًا للغرض المطلوب إما في الحال أو في المآل (۳).

## \* النية في الكتاب والسنة:

ذكرت النية في القرآن الكريم بلفظ الإرادة كثيرًا، كما في قوله تعالى: ﴿ مِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلدُّنْيَ وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلْآخِرَةُ ﴾ (٤)، وقول جل وعلا: ﴿ تُرِيدُونَ عَرَضَ ٱلدُّنْيَا وَاللَّهُ يُرِيدُ ٱلْآخِرَةُ ﴾ (٥)، وقوله تعالى:

<sup>(</sup>۱) انظر: «القاموس المحيط»: (٤٠٠/٤)، فصل النون، باب الواو والياء، و«مختار الصحاح» للرازي: (ص٦٨٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: «شرح حديث إنما الأعمال بالنيات» لابن القيم: (ص١٤)، و«جامع العلوم والحكم» لابن رجب: ص٨.

<sup>(</sup>٣) ِ انظر: «إحياء علوم الدين»: (٤/ ٣٣٥ ـ ٣٣٥)، وانظر: «فتح الباري» لابن حجر: (١٣/١).

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، الآية: ١٥٢.

 <sup>(</sup>٥) سورة الأنفال، الآية: ٦٧.

﴿ وَآصَبِرَ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْفَدُوةِ وَٱلْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجْهَةً وَلَا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَّ ﴾ (١)، وقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَظْرُدِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدُوٰةِ وَٱلْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجْهَةً ﴾ (٢).

وقد يعبر عنها في القرآن بلفظ الابتغاء، كما في قوله تعالى: ﴿ إِلَّا النَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وقد ورد في السنة النبوية ذكر النية في أحاديث كثيرة منها:

ما رواه عمر بن الخطاب\_رضي الله عنه\_أن رسول الله على قال: «إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرىء ما نوى، فمن كانت هجرته إلى دنيا يصيبها أو امرأة ينكحها، فهجرته إلى ما هاجر إليه»(٦).

وعن سعد بن أبي وقاص ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله ﷺ قال: «إنك لن تنفق نفقة تبتغي بها وجه الله إلا أجرت عليها حتى ما تجعل في في امر أتك»(›).

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآبة: ٢٨.

 <sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ٥٢.

 <sup>(</sup>٣) سورة الليل، الآية: ٢٠.

 <sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ٢٦٥.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء، الآية: ١١٤.

<sup>(</sup>٦) "صحيح البخاري بشرح فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١، كتاب بدء الوحي، باب (١)، ح١.

 <sup>(</sup>۷) «صحیح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقیم وترتیب محمد فؤاد عبد الباقي: ج۱،
 کتاب الإیمان (۲)، باب (٤١)، ح٥٦، بلفظه.

وعن ابن عباس\_رضي الله عنهما\_قال: قال رسول الله ﷺ: «لا هجرة بعد الفتح ولكن جهاد ونية، وإذا استنفرتم فانفروا»(١).

وعن أم سلمة أم المؤمنين \_ رضي الله عنها \_ قالت: قال رسول الله عنها يعوذ عائذ بالبيت فيبعث الله بعثًا فإذا كانوا ببيداء من الأرض خسف بهم» فقلت: يا رسول الله، فكيف بمن كان كارهًا؟ قال: «يخسف به معهم، ولكنه يبعث يوم القيامة على نيته»(٢).

وأمثال هذه الأحاديث في السنة النبوية كثير، وكلها تبين أهمية النية وعظم منزلتها، وأن قبول الأعمال أوردها مبني على النية، التي هي أول كل عمل، بشرط أن تكون هذه الأعمال موافقة لما جاء في الكتاب والسنة.

#### \* بعض أقوال الصحابة والتابعين في النية :

قال عمر ــ رضي الله عنه ــ: (لا عمل لمن لا نية له، ولا أجر لمن لا حسبة له) (٣).

وقال أبو هريرة \_رضي الله عنه \_: (يبعثون يوم القيامة على نياتهم)(٤).

وقال سفيان الثوري: (ما عالجت شيئًا أشد علي من نيتي لأنها تفلت علي) (٥).

<sup>(</sup>۱) "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج۱، كتاب الجهاد والسير (٥٦)، باب (۱)، ح٧٨٣، بلفظه.

<sup>(</sup>٢) «صحيح مسلم»: ج٤، كتاب الفتن (٥٢)، باب (٢)، ح٢٨٨٢/٤، بلفظه.

<sup>(</sup>٣) انظر: «جامع العلوم والحكم» لابن رجب: (ص٩).

<sup>(</sup>٤) انظر: «إحياء علوم الدين»: (٤/ ٣٣٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: «قوت القلوب» لأبي طالب المكي: (٢/ ١٥٧).

وقال ثابت البناني: (نية المؤمن أبلغ من عمله، إن المؤمن ينوي أن يصوم النهار ويخرج من ماله فلا تتابعه نفسه على ذلك فنيته أبلغ من عمله)(١).

وقال مُطَرِّف بن الشخير: (صلاح قلب بصلاح عمل، وصلاح عمل بصلاح نية)(٢).

هذه الأقوال تدل على اهتمام الصحابة \_ رضي الله عنهم \_ والتابعين لهم بإحسان، والسلف الصالح بالنية وأن شأنها عظيم، فمدار الأعمال عليها ولهذا قال جل وعلا: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَكُ هَبَكاء عليها ولهذا قال جل وعلا: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَكُ هَبَكاء مَن ثُورًا ﴾ (\*\*). (وذلك لأنها فقدت الشرط الشرعي إما الإخلاص فيها، وإما المتابعة لشرع الله فكل عمل لا يكون خالصًا لله وعلى الشريعة المرضية فهو باطل) (٤).

فالنية التي هي أول كل عمل بصلاحها يصلح العمل، وبفسادها يفسد العمل، وإن كان العمل موافقًا للشرع مادام الباعث عليه ليس مرادًا لله.

#### \* النية والإخلاص :

النية: صحة قصد القلب إلى العمل والإخلاص به لوجه الله تعالى ابتغاء ما عنده من الأجر، فكل عمل كان على علم بهذه النية فهو صالح متقبل بفضل الله وبرحمته؛ لأن صاحبه قد اتقى الشرك والجهل والهوى،

<sup>(</sup>۱) انظر: «قوت القلوب»: (۲/ ۱۲۱ \_ ۱۲۲).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الزهد» للإمام أحمد: (ص٢٩٢).

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: «تفسير ابن كثير»: (٣/ ٣١٤).

إذا كان عمله موافقًا لشرع الله وحقيقة الإخلاص: سلامته من قصد غير الله ليكون خالصًا (١).

#### \* النية والأعمال:

بيان أعمال العباد المتعلقة بالنية، أعمال العباد ثلاثة أقسام:

القسم الأول: الطاعات وهي جميع الأقوال والأعمال الظاهرة والباطنة التي يحبها الله تعالى ويرضاها وأمر بها عباده، فالنية الحسنة شرط في صحتها وقد ينقلب معصية بسوء القصد فيها يستحق فاعلها العقوبة. كأن يرائي فيها أحدًا.

القسم الثاني: المباحات، وهي تشمل جميع ما أباحه الله لعباده من المآكل والمشارب والمساكن والبيوع وسائر المعاملات والعقود فلا يشترط فيها النية، ولكنها قد تنقلب طاعة أو معصية بالنية يستحق فاعلها الأجر أو الوزر، ولهذا قال زيد الشامي: (إني لأحب أن تكون لي نية في كل شيء حتى الطعام والشراب)(٢). كأن يتقوى بها على طاعة الله.

ومثال المباح الذي ينقلب معصية بالنية، مثل أن ينوي السفر إلى بلاد بعيدة، فالسفر مباح، ولكن إذا أراد بسفره هذا ارتكاب ما حرم الله عليه، كالسرقة أو الزنا أو شرب الخمر، فإن سفره هذا يكون حرامًا لسوء نيته، أما إذا أراد التجارة أو تعلم حرفة يكسب من ورائها اللقمة الحلال فإن السفر يكون مباحًا له، بل قد يثاب على هذه الأعمال إذا أحسن قصده فيها.

<sup>(</sup>١) انظر: «قوت القلوب» لأبي طالب المكي: (٢/ ١٥٩ ـ ١٦١).

<sup>(</sup>٢) انظر: «جامع العلوم والحكم» لابن رجب: (ص١٠).

القسم الثالث: المعاصي، فلا تؤثر فيها النية الحسنة فتنقلب طاعة كالذي يبني مسجدًا بمال حرام يعرف صاحبه، لا يثاب عليه، بل هو عاص لله تعالى، آثم مأزور غير مأجور، ولو كانت نيته صالحة كما يراها؛ إذ لا ينقلب بالنية الصالحة طاعة لله إلا ما كان مباحًا مأذونًا في فعله فقط، أما المحرم فلا ينقلب طاعة بأى حال(١).

#### \* النية من عمل القلب:

النية من عمل القلب؛ لأنها عبارة عن قصد القلب وإرادته ومحلها القلب باتفاق العلماء. فلو نوى بقلبه ولم ينطق بلسانه أجزأته النية باتفاقهم (٢).

وقد اختلف الناس في حكم التلفظ بالنية سرًّا:

(فقالت طائفة من أصحاب أبي حنيفة والشافعي وأحمد: يستحب ليكون أبلغ.

<sup>(</sup>۱) انظر: «إحياء علوم الدين»: (٤/ ٣٣٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: «شرح حديث إنما الأعمال بالنيات» لابن تيمية: (ص٢٣)، و«فتح الباري» لابن حجر: (١/ ١٢).

<sup>(</sup>٣) سورة الفتح، الآية: ١١.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، الآية: ١٦٧.

<sup>(</sup>٥) انظر: «الجامع لأحكام القرآن»: (٤/ ٢٦٧).

وقالت طائفة من أصحاب مالك وأحمد: لا يستحب ذلك بل التلفظ بها بدعة فإن النبي على وأصحابه والتابعين لم ينقل عن واحد منهم أنه تكلم بلفظ النية لا في صلاة ولا طهارة ولا صيام. قالوا: لأنها تحصل مع الفعل ضرورة، فالتكلم بها نوع هوس وعبث وهذيان.

والنية تكون في قلب الإنسان ويعتقد أنها ليست في قلبه، فيريد تحصيلها بلسانه، وتحصيل الحاصل محال. فلذلك يقع كثير من الناس في أنواع الوسواس.

واتفق العلماء على أنه لا يسوغ الجهر بالنية، لا لإمام ولا لمأموم ولا لمنفرد ولا يستحب تكريرها وإنما النزاع بينهم في التكلم بها سرًّا هل يكره أو يستحب؟)(١).

أقول: فالنية إرادة القلب وقصده، وعمل من أعمال القلب، (ولا يجب التلفظ بما في القلب في شيء من العبادات) (٢٠).

قال تعالى: ﴿ قُلْ أَتُعَلِّمُونَ ٱللَّهَ بِدِينِكُمْ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَنُوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴾ (٣).

فالله عز وجل عليم بذات الصدور، لا تخفى عليه خافية، وهو ينظر -عز وجل - إلى القلوب التي هي موضع النيات، كما ثبت في الحديث الصحيح: "إن الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم، ولكن إلى قلوبكم» (٤). فلا حاجة إلى التلفظ بها، بل هو بدعة لأن محلها القلب. والله أعلم.

<sup>(</sup>١) انظر: «شرح حديث إنما الأعمال بالنيات» لابن تيمية: (ص٢٤ ـ ٢٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: «جامع العلوم والحكم» لابن رجب: (ص٢٠).

<sup>(</sup>٣) سورة الحجرات، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه (ص٧١).

# الإخلاص

#### \* تعريفه:

الإخلاص لغة: الإخلاص لله في الطاعة بترك الرياء (١)، واصطلاحًا: هو تصفية العمل بصالح النية عن جميع شوائب الشرك (٢).

وقيل: أن يخلص قلبه لله فلا يبقى فيه شرك لغير الله، فيكون الله محبوب قلبه، ومعبود قلبه، ومقصود قلبه فقط (٣).

فالإخلاص هو حقيقة الإيمان والإسلام؛ وحقيقته الاستسلام لله لا لغيره.

# الإخلاص في الكتاب والسنة :

الآيات الدالة على الأمر بالإخلاص كثيرة؛ كقوله تعالى: ﴿ وَمَا أُمِرُوَا اللّهَ يُغْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ (٤) ، وقوله تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ وَ أَسَلِمٌ قَالَ اللّهِ اللّهِ الدّينَ الْخَالِصُ ﴾ (١) ، وقال تعالى: ﴿ قُلِ اللّهَ فَعُلِصًا لَهُ الدّينَ الْمَالِمَ فَي اللّهِ الدّينُ الْخَالِصُ ﴾ (١) ، وقال تعالى: ﴿ قُلِ اللّهَ أَعْبُدُ اللّهَ عَلَي اللّهَ اللّهِ الدّينُ الْخَالِصُ ﴾ (١) ، وقال تعالى: ﴿ قُلِ اللّهَ أَعْبُدُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهِ اللّهُ وَينِي إِنْ فَاعْبُدُواْ مَا شِنْتُمْ مِن دُونِدٍ ﴿ ﴿ ﴾ .

والإخلاص لله شرط لقبول العمل، فإن الله لا يقبل إلا ما أريد به

<sup>(</sup>١) انظر: «القاموس المحيط»: (٣١٣/٢)، و«مختار الصحاح» للرازي: (ص١٨٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: «معارج القبول» للحكمي: (١/ ٣٨٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: «إحياء علوم الدين»: (٤/ ٢٩٠).

<sup>(</sup>٤) سورة البينة، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة، الآية: ١٣١.

<sup>(</sup>٦) سورة الزمر، الآيتان: ٢ ـ ٣.

<sup>(</sup>٧) سورة الزمر، الآيتان: ١٤ ـ ١٥.

وجهه ولهذا قال تعالى: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَكُ هَبَكَاءُ مَنتُورًا ﴾ (١). (وذلك لأنها فقدت الشرط الشرعي، إما الإخلاص فيها وإما المتابعة لشرع الله، فكل عمل لا يكون خالصًا وعلى الشرعية المرضية فهو باطل) (٢).

وفي الحديث الصحيح عن النبي على أنه قال: «يقول الله تعالى: أنا أغنى الشركاء عن الشرك، فمن عمل عملاً فأشرك فيه غيري، فأنا منه بريء، وهو كله للذي أشرك»(٣).

وقال تعالى: ﴿ اللَّذِى خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَوْةَ لِبَالُوكُمْ أَيْتُكُمْ أَصَّنُ عَمَلاً ﴾ (1)، قال الفضيل بن عياض رَخَلَقْهُ: أخلصه وأصوبه. قالوا: ما أخلصه وأصوبه؟ فقال: إن العمل إذا كان خالصًا ولم يكن صوابًا لم يقبل، وإذا كان صوابًا ولم يكن خالصًا لم يقبل حتى يكون خالصًا صوابًا. والخالص: أن يكون لله، والصواب أن يكون على السنة (٥).

وقد أخرج مسلم في "صحيحه" عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: "إن أول الناس يقضى يوم القيامة عليه رجل استشهد، فأتي به فعرفه نعمه فعرفها، قال: فما عملت فيها؟ قال: قاتلت فيك حتى استشهدت، قال: كذبت، ولكنك قاتلت لأن يقال جرىء، فقد

سورة الفرقان، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>۲) انظر: «تفسیر ابن کثیر»: (۳/ ۲۱۶).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في "صحيحه" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب الزهد (٥٣)، باب (٥)، ح٢٩٨٥، عن أبي هريرة - رضي الله عنه - بلفظ نحوه.

 <sup>(</sup>٤) سورة الملك، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: «الاستقامة» لابن تيمية: (١/ ٢٤٨).

قيل، ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقي في النار. ورجل تعلم العلم وعلمه وقرأ القرآن، فأتي به فعرفه نعمه فعرفها، قال: ما عملت فيها؟ قال: تعلمت العلم وعلمته وقرأت فيك القرآن، قال: كذبت، ولكنك تعلمت العلم ليقال عالم، وقرأت القرآن ليقال قارىء فقد قيل، ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقي في النار. ورجل وسع الله عليه وأعطاه من أصناف المال كله، فأتي به فعرفه نعمه فعرفها، قال: فما عملت فيها؟ قال: ما تركت من سبيل تحب أن ينفق فيها إلا أنفقت فيها لك؟ قال: كذبت ولكنك فعلت ليقال هو جواد، فقد قيل، ثم أمر به فسحب على وجهه ثم ألقى في النار»(١).

وقال النبي ﷺ لسعد بن أبي وقاص \_ رضي الله عنه \_: «إنك لن تخلف فتعمل عملاً تبتغى به وجه الله إلا ازددت به درجة ورفعة»(٢).

وعن أنس بن مالك\_رضي الله عنه \_ قال: قال رسول الله ﷺ: «ثلاث لا يغل عليهن قلب مسلم: إخلاص العمل لله، ومناصحة ولاة الأمر، ولزوم جماعة المسلمين، فإن دعوتهم تكون من ورائهم (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في «صحيحه» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٣، كتاب الإمارة (٣٣)، باب (٤٣)، ح١٩٠٥، عن أبي هريرة \_رضي الله عنه \_ بلفظه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في «صحيحه» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٣، كتاب الوصية (٢٥)، باب (١)، ح١٦٢٨/٥، عن سعد بن أبي وقاص ـ رضي الله عنه ـ بلفظه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في «سننه»: ج٥، كتاب العلم (٤٢)، باب ما جاء في الحديث على تبليغ السماع (٧)، ح٢٦٥٨، وقال الترمذي: حسن صحيح.

وأخرجه الحاكم في «المستدرك»: (١/ ٨٦ ـ ٨٧)، كتاب العلم، وقال: صحيح وأقره الذهبي.

وإخلاص الدين لله تعالى، هو دين الإسلام الذي لا يقبل الله دينًا سواه، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْـ هُ ﴾ (١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: (هو خلاصة الدعوة النبوية وهو قطب القرآن الذي تدور عليه رحاه)(٢) اهـ.

وهو الذي بعث به الأولين والآخرين من الرسل قال تعالى: ﴿ وَمَا اَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوجِى إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلّا أَنَا فَأَعْبُدُونِ ﴾ (٣)، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِ أُمْةِ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللّهَ وَاجْتَنِبُوا الطّعُوتَ ﴾ (٤). تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِ أُمْةِ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللّهَ وَاجْتَنِبُوا الطّعُوتَ ﴾ (٤). فجميع الرسل افتتحوا دعوتهم بإخلاص الدين لله، كما قال نوح عَلَيْتُ لِللهِ عَلَيْهُ ﴿ وَاللّهُ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَهِ عَلَيْهُ وَقَال إبراهيم عَلَيْتُ لِللّهُ : ﴿ إِنَّنِي بَرَاهُ مِمَّا مِن وَاللّهُ مِن إِلَهُ مِنْ إِلَهِ عَلَيْهُ وَقَال إبراهيم عَلَيْتُ لِاذَ : ﴿ إِنَّنِي بَرَاهُ مُمَّا وَاللّهُ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهِ عَلَيْهُ مِنْ وقال إبراهيم عَلَيْتُ لِاذَ : ﴿ إِنَّنِي بَرَاهُ مُمَّا وَلِهُ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهُ مَا يَكُمُ مِنْ إِلَهُ مَا يَكُمُ مِنْ إِلَهُ مَا يَعْمُونَ ﴾ (٥)، وقال إبراهيم عَلَيْتُ لِاذَ فِي عَقِيدِ عَلَيْهُمْ وَجَعَلُهُا كُلِمَةُ بَاقِيمَةً فِي عَقِيدِ عَلَيْهُمْ مَن إِلّهُ اللّذِي فَطَرَفِي فَإِنّهُ مَن يَهْ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَا يَكُمُ مَن إِلَهُ مُلْكِنُ مُن إِلَيْهِ عَلَيْهُ مِن وَاللّهُ مَا كُمُ مَن إِلَهُ مُن إِلَا اللّهُ مَا يَعْفِيهُ وَاللّهُ مَا يُعْمُونَ ﴾ (٦).

يقول ابن تيمية كَغْلَلْتُهُ: (فهذه الكلمة هي كلمة الإخلاص لله، وهي البراءة من كل معبود إلا من الخالق الذي فطرنا)(٧) اهـ.

وأمر الله نبينا محمد ﷺ بإخلاص العبادة له قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّ أُمِرْتُ اللَّهِ مُغْلِصًا لَهُ اللَّذِنَ ﴾ (٨).

سورة آل عمران، الآية: ٨٥.

<sup>(</sup>٢) «السلوك» لاين تيمية: (١٠/ ٤٩).

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٤) سورة النحل، الآية: ٣٦.

 <sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٦) سورة الزخرف، الآيات: ٢٦ ـ ٢٨.

<sup>(</sup>٧) «السلوك» لابن تيمية: (١٠/ ٥٢).

 <sup>(</sup>٨) سورة الزمر، الآية: ١١.

ونبينا على قد أقام الله به الدين الخالص وقمع به المشركين، فقد روى الإمام أحمد في «مسنده» عن ابن عمر \_ رضي الله عنهما \_ عن النبي على قال: «بعثت بالسيف بين يدي الساعة حتى يعبد الله وحده لا شريك له»(۱).

فالإخلاص لله هو أصل الدين وقاعدته، وسورتا الإخلاص: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴾، و﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا الْكَوْرُونَ ﴾ متضمنتان للتوحيد، قال شيخ الإسلام ابن تيمية: (فأما \_ قل يا أيها الكافرون \_ فهي متضمنة للتوحيد العملي الإرادي، وهو إخلاص الدين لله بالقصد والإرادة وهو الذي يتكلم فيه مشايخ التصوف غالبًا، وأما سورة: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴾ فمتضمنة للتوحيد القولي العملي "(٢) اهـ.

#### \* من أقوال الناس في الإخلاص:

وقد تنوعت عبارات الناس في بيان الإخلاص، فمن كلامهم فيه:

الإخلاص: إفراد الحق سبحانه في الطاعة بالقصد، وهو أن يريد بطاعته التقرب إلى الله سبحانه دون أي شيء آخر، من تصنع لمخلوق أو اكتساب محمدة عند الناس، أو محبة مدح الخلق، أو معنى من المعاني سوى التقرب إلى الله تعالى (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في «مسنده»: (۲/ ۵۲) بلفظه عن ابن عمر، وذكره الألباني في «صحيح الجامع الصغير» وقال: صحيح. وعزاه إلى أحمد والطبراني وأبي يعلى في «مسنده» ورقمه في «الجامع الصغير»: (۲۸۲۸).

<sup>(</sup>٢) «السلوك» لابن تيمية: (١٠/ ٥٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الرسالة القشيرية»: (٢/ ٤٤٣).

وقال حذيفة المرعشي: (الإخلاص: أن تستوي أفعال العبد في الظاهر والباطن)(١).

وقال الفضيل بن عياض: (ترك العمل من أجل الناس رياء، والعمل من أجل الناس شرك، والإخلاص: أن يعافيك الله منهما)(٢).

وقال الجنيد: (الإخلاص سر بين الله تعالى وبين العبد، لا يعلمه مَلَكٌ فيكتبه ولا شيطان فيفسده ولا هوى فيميله) (٣). والله تعالى أعلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: (٢/ ٤٤٦).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: (٢/ ٤٤٦).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: (٢/ ٤٤٦).

#### الصدق

#### \* تعريف الصدق:

الصِّدْق لغة: بالكسر والفتح ضدّ الكَذب (١). وقيل: مطابقة الحكم للواقع (٢). واصطلاحًا: هو حصول الشيء وتمامه، وكمال قوته، واجتماع أجزائه (٣).

والصدق أساس الإيمان كما أن الكذب أساس النفاق. ولهذا قال الحسن: الكذب جماع النفاق<sup>(٤)</sup>.

### \* الصدق في الكتاب والسنة :

الصدق هو الفارق بين المؤمن والمنافق، فلا يكون العبد مؤمنًا حقًا حتى يكون صادقًا، ولا يكون العبد منافقًا حتى يكون كاذبًا. ولهذا إذا ذكر الله حقيقة الإيمان نعته بالصدق قال تعالى: ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنًا قُل لَمْ تُوْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسَلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ وَإِن تُطِيعُوا ٱللّهَ وَرَسُولُهُ لا يَلِتَكُم مِّن أَعْمَالِكُمْ شَيْعًا إِنّ ٱللّهَ عَفُورٌ رَحِيمُ ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونِ ٱلّذِينَ ءَامَنُوا بِٱللّهِ وَرَسُولِهِ عَنُم لَمْ المَعْمَالِكُمْ شَيْعًا إِنّ ٱللّهَ عَفُورٌ رَحِيمُ ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونِ اللّهِ أَوْلَيْكَ هُمُ ٱلصَدِقُونَ ﴾ (٥).

وقسم الله المظهرين للإسلام إلى صادق ومنافق فقال تعالى: ﴿ لِيَجْزِيَ اللَّهُ ٱلصَّادِقِينَ بِصِدْقِهِمْ وَيُعَذِّبَ ٱلْمُنْكَفِقِينَ إِن شَاءَ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ ﴾ (٦).

<sup>(</sup>١) انظر: «القاموس المحيط»: (٣/ ٢٦١)، و«مختار الصحاح» للرازي: (ص٥٩٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: «التعريفات» للجرجاني: (ص١٣٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: «مدارج السالكين»: (٢/ ٢٧٩).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الزهد» للإمام أحمد: (ص٣٣٩).

<sup>(</sup>٥) سورة الحجرات، الايتان: ١٤ ـ ١٥.

<sup>(</sup>٦) سورة الأحزاب، الآية: ٢٤.

وقد أمر الله رسوله أن يسأله أن يجعل مدخله ومخرجه على الصدق، فقال تعالى: ﴿ وَقُل زَبِّ ٱدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقِ وَٱخْرِجْنِي مُغْرَجَ صِدْقِ وَٱجْعَل لِي مِن لَدُنكَ سُلطَننَا نَصِيرًا ﴾ (١).

وسأل إبراهيم الخليل ربه أن يهب له لسان صدق فقال: ﴿وَٱجْعَل لِّي لِسَانَصِدْقِ فِي ٱلْآخِرِينَ﴾(٢).

ووصف الله بعض الأنبياء في معرض المدح والثناء بالصديق الذي هو مشتق من الصدق كقوله تعالى: ﴿ وَاَذَكُرُ فِى ٱلْكِنْبِ إِبْرَهِمَ ۚ إِنَّامُ كَانَصِدِيقَانَيْبًا﴾ (٣)، وقوله تعالى: ﴿ وَاَذَكُرُ فِي ٱلْكِنْبِ إِدْرِيْسَ ۚ إِنَّامُ كَانَصِدِيقَانَبْيًا﴾ (٤).

وأمر الله المؤمنين بأن يكونوا مع الصادقين، قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ أَنْ مِن صدقه اللَّذِينَ مَامَنُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّلَدِقِينَ ﴾ (٥)، وأخبر الله أن من صدقه فهو خير له، فقال تعالى: ﴿ طَاعَةٌ وَقَوْلٌ مَّعْرُوفٌ ۚ فَإِذَا عَزَمَ ٱلْأَمْرُ فَلَوْ صَكَدَقُوا ٱللَّهَ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ ﴾ (٦).

وأخبر النبي ﷺ أن الصدق أصل يستلزم البر، وأن الكذب يستلزم الفجور.

فقد ثبت في «الصحيحين» عن ابن مسعود \_ رضي الله عنه \_ عن النبي عليه أنه قال: «عليكم بالصدق، فإن الصدق يهدي إلى البر، وإن البريهدي

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٨٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء، الآية: ٨٤.

<sup>(</sup>٣) سورة مريم، الآية: ٤١.

<sup>(</sup>٤) سورة مريم، الآية: ٥٦.

 <sup>(</sup>٥) سورة التوبة، الآية: ١١٩.

 <sup>(</sup>٦) سورة محمد، الآية: ٢١.

إلى الجنة، ولا يزال الرجل يصدق حتى يكتب عند الله صدِّيقًا. وإياكم والكذب، فإن الكذب يهدي إلى الفجور، وإن الفجور يهدي إلى النار، ولا يزال الرجل يكذب ويتحرى الكذب حتى يكتب عند الله كذَّابًا»(١).

ووصف الله عز وجل المنافقين بالكذب؛ لأنهم يظهرون الإسلام بأقوالهم وأعمالهم، ويسرون الكفر والتكذيب في قلوبهم، فالكذب أساس النفاق الذي ينبني عليه، قال تعالى: ﴿ فِي قُلُوبِهِم مِّرَضُ فَزَادَهُمُ اللهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ بِمَا كَانُواْ يَكْذِبُونَ ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ إِذَا جَآءَكَ مَرَضًا وَلَهُمْ وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُمُ وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنكِفِقِينَ اللهُ اللهُ وَاللهُ يَسْمَهُ إِنَّكَ لَرَسُولُمُ وَاللهُ يَسْمَدُ إِنَّ الْمُنكِفِقِينَ لَكَذَواْ أَيْمَنكُمُ مُنَةً فَصَدُّواْ عَنسِيلِ اللهِ إِنَّهُمْ سَآءَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (٣)، وقال تعالى: ﴿ فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ بِمَا أَخْلَفُواْ اللهَ مَا وَعَدُوهُ وَاللهُ عَالَى اللهُ اللهُ عَالَى اللهُ اللهُ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا اللهُ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا النفاق هم في الدرك الأسفل مِن النار. قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلمُنفِقِينَ فِي ٱلدَّرُكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ النّارِ فَاللهُ تَعالَى عَلَيْ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مِنَ النّارِ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١٠، كتاب (٧٨)، باب (٦٩)، ح٢٠٩٤، عن عبد الله بن مسعود ـ رضي الله عنه ـ بلفظ نحوه.

وكذلك أخرجه مسلم في "صحيحه" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب (٤٥)، باب (٢٩)، ح٧-٢٦/ ١٠٥، عن عبد الله بن مسعود \_ رضي الله عنه \_ بلفظ نحه ه.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٣) سورة المنافقين، الآيتان: ١، ٢.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة، الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء، الآية: ١٤٥.

وفي "صحيح مسلم" عن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ عن النبي ﷺ قال: "آية المنافق ثلاث: إذا حدَّث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا ائتمن خان، وإن صلى وصام وزعم أنه مسلم"(١).

وهذا النفاق نفاق أصغر لا يخرج من الملة وصاحبه على خطر عظيم (٢). نسأل الله السلامة والعافية.

#### \* أنواع الصدق:

يكون الصدق والتصديق في الأقوال والأعمال، ويدل على ذلك قول النبي على الحديث الصحيح: «كتب على ابن آدم نصيبه من الزنى مدرك ذلك لا محالة، فالعينان زناهما النظر، والأذنان زناهما الاستماع، واللسان زناه الكلام، واليد زناها البطش، والرجل زناها الخُطا، والقلب يهوى ويتمنى، ويصدق ذلك الفرج ويكذبه»(٣).

# - وللصدق أنواع هي<sup>(٤)</sup>:

١ - الصدق في القول: ويسمى الصدق باللسان، فيكون في الكلام، وهو أشهر أنواع الصدق وأظهرها. ويجوز الإخبار بخلاف الواقع عند

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج۱، كتاب الإيمان (۱)، باب (۲۵)، ح۱۰۷، ۱۰۹، ۱۱۰، ۵۹/۱۹، عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ بلفظ نحوه.

<sup>(</sup>٢) انظر: «جامع العلوم والحكم» لابن رجب: (ص٤٠٣ ـ ٤٠٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في «صحيحه بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي : ج١١، كتاب (٧٩)، باب (١٢)، ح٣٤٣، عن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ بلفظ نحوه.

وأخرجه مسلم في "صحيحه" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب (٤)، ح٢٦٥٧، عن أبي هريرة بلفظه.

<sup>(</sup>٤) انظر: "إحياء علوم الدين": (٤/ ٣٥٤).

- ٢ ـ الصدق في القصد والإرادة: ويرجع هذا إلى الإخلاص فإذا خالطه شيء بطل صدقه ويكون كاذبًا كما في حديث الثلاثة الذين هم أول من تسعر بهم النار «المجاهد المرائي، والقارىء المرائي، والمتصدق المرائي» حيث يقول الله عز وجل لكل واحد منهم: «كذبت» (٢) وعلى هذا فلابد أن يكون الصادق مخلصًا.
- ٣ الصدق في العزم: ويبين هذا قول عمر بن الخطاب رضي الله عنه ...
   (لأن أقدم فتضرب عنقي أحب إليَّ من أن أتأمر على قوم فيهم أبو بكر)<sup>(٣)</sup>.
- ٤ ـ الصدق في الوفاء بالعهد: فإن الخلف فيه كذب، والوفاء به صدق،
   والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَنْهَدُواْ اللّهَ عَلَيْتِ مِنْ ﴿ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَنْهَدُواْ اللّهَ عَلَيْتِ مِنْ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي»: ج٥، كتاب الصلح (٥٣)، باب (٢)، ح٢٦٩٢، عن أم كلثوم بنت عقبة بن أبي معيط \_ رضى الله عنها \_ بلفظه.

وأخرجه مسلم في "صحيحه" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب البر والصلة والآداب (٤٥)، باب (٧)، ح٠١٥ / ١٠١، عن أم كلثوم بنت عقبة أيضًا بلفظ نحه ه.

<sup>(</sup>۲) هذه كلمة من حديث صحيح طويل أخرجه مسلم في «صحيحه» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج۳، كتاب الإمارة (۳۳)، باب (٤٣)، ح١٩٠٥، عن أبي هريرة \_ رضى الله عنه \_.

<sup>(</sup>٣) انظر: «إحياء علوم الدين» للغزالي: (٢٥٦/٤).

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب، الآية: ٢٣.

فقد روي عن أنس أن عمه أنس بن النضر لم يشهد بدرًا مع رسول الله على فقد وقال: أول مشهد شهده رسول الله على فبت عنه، أما والله لئن أراني الله مشهدًا مع رسول الله على فيما بعد ليرين الله ما أصنع، قال: فهاب أن يقول غيرها. فشهد مع رسول الله على يوم أحد من العام القابل فاستقبله سعد بن معاذ فقال: يا أبا عمرو أين؟ قال: واها لريح الجنة أجدها دون أحد. فقاتل حتى قتل، فوجد في جسده بضع وثمانون ما بين ضربة وطعنة ورمية فقالت: عمتي الربيع بنت النضر فما عرفت أخي إلا ببنانه ونزلت هذه الآية ﴿ مِنَ الربيع بنت النضر فما عرفت أخي إلا ببنانه ونزلت هذه الآية ﴿ مِنَ النَّمَ مِنِينَ ﴾ (١).

وقال تعالى في آية أخرى: ﴿ ﴿ وَمِنْهُم مَّنْ عَنهَدَ اللّهَ لَبِنْ ءَاتَننا مِن فَضّلِهِ عَنْهُ اللّهَ لَيْ اللّهَ لَيْ عَنْهَ اللّهَ لَيْ اللّهَ اللّهَ عَنْهُ اللّهَ عَنْهُ اللّهَ مَا وَقَلْ اللّهُ مَا وَعَلَوْ اللّهُ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُوا يَكُوبُهُمْ إِنْهُ اللّهُ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُوا يَكُوبُهُمْ اللّهُ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُوا يَكُوبُونَ اللّهُ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُوا يَكُوبُونَ اللّهُ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُوا يَكُوبُونَ اللّهُ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا اللّهُ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا اللّهُ مَا وَعَلَيْ اللّهُ مَا وَعَدُوهُ وَالْمِنْ اللّهُ مَا وَعَلَمُ مَنْ عَلَهُ اللّهُ مَا لَعَالَا فَيْ اللّهُ مَا لَا عَلَيْهُمْ اللّهُ مَا لَعَلَا اللّهُ مَا لَا عَلَيْهُ وَلَهُ اللّهُ مَا لَا عَلَا اللّهُ مَا لَعَلَالُولُولُولُ اللّهُ مَا لَا عَلَالُهُ اللّهُ مَا لَا عَلَالُهُ اللّهُ مَا لَا عَلَا اللّهُ مَا لَهُ وَلَهُ اللّهُ مَا لَا عَلَالُهُ اللّهُ مَا لَا عَلَوْهُ وَلِهُ اللّهُ مَا عَلَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَهُ اللّهُ مَا لَا عَلَالَهُ اللّهُ مَا لَا عَلَالُولُ اللّهُ مَا عَلَاكُونُونَا لَا لَاللّهُ مَا لَعُولُولُهُ وَلَا اللّهُ الل

٥ - الصدق في الأعمال: وهو أن تستوي سريرته وعلانيته، حتى لا تدل
 أعماله الظاهرة على أمر في باطنه وهو لا يتصف به بل يتفق الظاهر مع

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في «سننه»: ج٥، كتاب التفسير (٤٨)، باب (٣٤)، ح٠،٣٢، عن أنس ـ رضي الله عنه ـ، وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

وأخرج البخاري في «صحيحه بشرح فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج ٨، كتاب التفسير (٦٥) في تفسير سورة الأحزاب، باب (٣)، ح ٤٧٨٣، عن أنس ابن مالك \_ رضي الله عنه \_ قال: نرى أن هذه الآية نزلت في أنس بن النضر ﴿من المؤمنين رجال صدقوا . . . ﴾ الآية .

وأخرجه الإمام أحمد في «مسنده» (٣/ ٢٥٣)، عن أنس\_رضي الله عنه\_بلفظ نحوه.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، الآيات: ٧٥ ٧٠.

الباطن، وإلا كان من المنافقين الذين قال الله فيهم: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ يُحْدِعُونَ اللَّهِ فَيهِم: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ يُخَدِعُونَ اللَّهِ وَهُو خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَى يُرَاءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذَكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا هَلَوُلَاّةٍ وَلَا إِلَى هَلَوُلاّةٍ وَلَا إِلَى هَلَوُلاّةٍ وَلَا إِلَى هَلَوُلاّةً وَلَا إِلَى هَلَوُلاّةً وَلَا إِلَى هَلَوُلاّةً ﴾ (١).

7 - الصدق في أعمال القلب: كالصدق في الخوف والرجاء والزهد والرضى والحب والتوكل. فهناك فرق واضح بين الخوف حقيقة والخوف اسمًا وادعاء. ففي الحديث: «من خاف أدلج ومن أدلج فقد بلغ المنزل»(٢).

وكذلك الفرق واضح بين المحب حقيقة وبين من يحب ادعاء، فالذي يحب حقيقة هو الذي يطيع محبوبه، قال تعالى: ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ فَاللَّهِ عَالَى عَلَيْ اللَّهُ كُمُ اللَّهُ ﴾ (٣). فالحب الصادق يكون بالمتابعة والانقياد في امتثال الأوامر واجتناب النواهي. وهكذا لابد من الصدق حقيقة في جميع هذه الأعمال القلبية، فإن الله سبحانه وتعالى لا يخفي عليه شيء قال تعالى: ﴿ قُلُ إِن تُخفُواْ مَا فِي صُدُورِكُمْ أَوْ بُعُدُوهُ وَيَعَلَمُهُ اللَّهُ ﴾ (٤).

سورة النساء، الآيتان: ١٤٢ ـ ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في «سننه»: ج٤، كتاب صفة القيامة (٣٨)، باب (١٨)، ح٠٤، عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ، وقال الترمذي: هذا حديث حسن غريب.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، الآية: ٢٩.

## \* من أقوال الصحابة وغيرهم في الصدق:

قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: (أربع من كنَّ فيه فقد ربح: الصدق، والحياء، وحسن الخلق، والشكر)(١).

وقال الجنيد: (حقيقة الصدق: أن تصدق في موطن لا ينجيك منه إلا الكذب)(٢).

وقال يوسف بن أسباط: (الصدق سيف الله، ما وضع على شيء إلا قطعه)<sup>(٣)</sup>.

وقال بشر بن الحارث: (من عامل الله بالصدق استوحش من الناس)<sup>(٤)</sup>.

وبهذا انتهى الكلام عن الصدق. والله أعلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر: «إحياء علوم الدين» للغزالي: (٤/ ٣٥٤).

<sup>(</sup>۲) انظر: «الرسالة القشيرية»: (۲/ ٤٥١).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: (٢/ ٤٥٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: «إحياء علوم الدين»: (٤/ ٣٥٤).

#### التوبية

#### \* تعريف التوبة :

التوبة في اللغة: الرجوع من الذنب(١).

فالتوبة الرجوع عن الذنب الذي تاب منه إلى ما رجع إليه. والتوبة المشروعة هي: الرجوع إلى الله عز وجل إلى فعل ما أمر به وترك ما نهى عنه (٢).

وعرف بعضهم التوبة بأنها الندم وحده (٣) لقول النبي ﷺ: «الندم توبة» (٤).

قلت: وسمي الندم توبة لأنه ركنها الأهم ولابد معه من الإقلاع عن الذنب والعزم على عدم العودة إليها. كما دلت على ذلك الأحاديث وسيأتي بيان ذلك.

والندم هو تألم القلب على فعل مضى (٥).

<sup>(</sup>١) انظر: «القاموس المحيط»: (١/ ٣٩ ـ ٤٠)، و «مختار الصحاح» للرازي: (ص٠٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: «جامع الرسائل» لابن تيمية: (ص٢٣٨)، و«مدارج السالكين»: (١/ ١٧٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: «كتاب التوبة» للمحاسبي، تحقيق أحمد عبد القادر عطا: (ص٠٥)، و «إحياء علوم الدين»: (٤/٤).

<sup>(3)</sup> أخرجه الإمام أحمد في "مسنده": (١/ ٤٢٢ ـ ٤٢٣)، عن عبد الله بن مسعود. وقال العراقي في كتابه "المغني" في تخريجه على "الإحياء": أخرجه ابن ماجه وابن حبان والحاكم وصحح إسناده، من حديث ابن مسعود، ورواه ابن حبان والحاكم من حديث أنس وقال: صحيح على شرط الشيخين.

انظر: «إحياء علوم الدين»: (٤/٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: «إحياء علوم الدين»: (٤/٤).

وقال عبد الله بن المبارك - رحمه الله تعالى -: (التوبة ندم على ما مضى من الذنوب، والعزم على ألا يعود، وأن يؤدي التائب كل فرض ضيعه، ويؤدي إلى كل ذي حق حقه من المال ويذيب البدن الذي زينه بالسحت والحرام بالهموم والأحزان، حتى يلصق الجلد بالعظم ثم ينشأ بينهما لحم طيب، ويذيق البدن ألم الطاعة، كما أذاقه لذة المعصية (۱).

قلت: وهذا التعريف جامع لكل خصال التوبة النصوح التي دل عليها الكتاب والسنة. إلا من قوله: (ويذيب البدن) إلى آخر كلامه فإنه زيادة على ما ورد.

# \* التوبة في الكتاب والسنة:

دلت النصوص من الكتاب والسنة على الأمر بالتوبة، قال تعالى: ﴿ وَاَنِ السّعَفِرُواْ رَبَّكُمْ أُمْ تُوبُواْ إِلَيْهِ ﴾ (٢) ، وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا اللّهِ مَ عَمْوُا تُوبُواْ إِلَيْهِ ﴾ (٢) ، وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا اللّهِ مَ عَمْوَا مَكُمْ مَ مَنْوَا مَعَلَمْ مَويُدَ خِلَكُمْ جَنَّاتِ بَعَرِي إِلَى اللّهِ مَوْبُدَ فَوَرُهُمْ مِسْعَىٰ بَيْنِ مِن تَعْتِهَا الْأَنْهَالُ يَوْمَ لَا يُعْتَرِى اللّهُ النّبِيّ وَاللّهِ مِن عَنْهِ اللّهُ مَعْلَمْ فُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنِ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَى صَلّ اللّهِ عَلَيْ مَا اللّهُ عَلَى صَلّ اللّهِ عَلَيْ مَا اللّهُ عَلَى صَلّ اللّهِ عَلَيْ مَا اللّهُ عَلَى صَلّ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَى صَلّ اللّهُ عَلَى صَلّ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَى صَلّ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ اللهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الله

<sup>(</sup>١) انظر: «كتاب التوبة» للحارث المحاسبي، تحقيق أحمد عبد القادر عطا: (ص٥١).

<sup>(</sup>۲) سورة هود، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٣) سورة التحريم، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٤) سورة النور، الآية: ٣١.

مُجْمِرِمِينَ ﴾ (١) ، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّبِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ (٢) ، وقال عز وجل: ﴿ وَهُوَ اللَّذِي يَقْبُلُ النَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُواْ عَنِ السَّيِّعَاتِ وَيَعْلَمُ مَا فَقَعَلُمُ مَا فَقَعَلُمُ مَا . .

وورد في السنة أحاديث كثيرة تأمر بالتوبة وتحض على المبادرة بها منها:

ما رواه ابن عمر ـ رضي الله عنهما ـ عن النبي ﷺ أنه قال: «يا أيها الناس توبوا إلى الله، فإني أتوب في اليوم إليه مائة مرة»(٤).

وعن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ قال: سمعت رسول الله على يقول: «والله إني لأستغفر الله وأتوب إليه في اليوم أكثر من سبعين مرة» (٥).

وعن أبي موسى عن النبي على قال: «إن الله عز وجل يبسط يده بالليل ليتوب مسيء النهار، ويبسط يده بالنهار ليتوب مسيء الليل حتى تطلع الشمس من مغربها»(٢).

والله عز وجل يفرح بتوبة عبده كما في الحديث الصحيح الذي رواه أنس بن مالك قال: قال رسول الله ﷺ: «لله أشد فرحًا بتوبة عبده حين

سورة هود، الآية: ٥٢.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الشورى، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٤) «صحیح مسلم» ترقیم وترتیب محمد فؤاد عبد الباقی: ج٤، کتاب الذکر (٤٨)، با ب (۱۲)، ح٢٧٠٢/ ٤١، بلفظه.

<sup>(</sup>٥) «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١١، كتاب الدعوات (٨٠)، باب (٣)، ح٢٠٧٠، بلفظه.

<sup>(</sup>٦) «صحيح مسلم» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب التوبة (٤٩)، باب (٥)، ح٩ /٢٧٥/ ٣١، بلفظه.

يتوب إليه من أحدكم كان على راحلته بأرض فلاة، فانفلتت منه وعليها طعامه وشرابه فأيس منها، فأتى شجرة فاضطجع في ظلها قد أيس من راحلته، فبينما هو كذلك إذا هو بها قائمة عنده فأخذ بخطامها، ثم قال من شدة الفرح: اللهم أنت عبدي وأنا ربك \_ أخطأ من شدة الفرح»(١).

وأمثال هذه الأحاديث كثيرة في السنة.

# \* بعض أقوال الصحابة والتابعين وغيرهم في التوبة النصوح:

قال عمر بن الخطاب وأبي بن كعب وابن مسعود ومعاذ بن جبل ـ رضي الله عنهم ـ: هي التي لا عودة بعدها، كما لا يعود اللبن إلى الضرع (٢).

قلت: يظهر أن قصدهم في نيته وقصده.

وقال سعيد بن جبير: هي التوبة المقبولة، ولا تقبل ما لم تكن فيها ثلاثة شروط: خوف لا تقبل، ورجاء أن تقبل، وإدمان الطاعات<sup>(٢)</sup>.

وقال الكلبي: التوبة النصوح: الندم بالقلب، والاستغفار باللسان، والإقلاع عن الذنب، والاطمئنان على أنه لا يعود (٢).

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب التوبة (٤٩)، باب (١)، ح٧/٢٧٤٧، بلفظه.

 <sup>(</sup>۲) انظر هذه الأقوال في «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (۱۹۷/۱۸ ـ ۱۹۸)، و «دليل الفالحين لطرق رياض الصالحين»: (۱/۹۲) و «غذاء الألباب لشرح منظومة الآداب» للسفاريني: (۲/ ٤٧٣).

## \* شروط التوبة (١):

للتوبة النصوح شروطٌ لا تتحقق التوبة إلا بها، وهذه الشروط هي:

- 1 \_ أن يقلع عن المعصية التي قارفها، إذ لا تتحقق التوبة مع الاستمرار في ارتكاب تلك المعصية، فإن كان العبد صادقًا في توبته أقلع عن المعصية التي كان متلبسًا بها في الحال، ويكون إقلاعه هذا من أجل الله تعالى لا خوفًا من غيره أو لعدم القدرة على فعلها فالإقلاع عن الذنب لازم للتوبة؛ إذ تستحيل التوبة مع الاستمرار في مباشرة الذنب. وقد قال بعض الصالحين: الاستغفار بلا إقلاع توبة الكذابين (۲).
- ٢ الندم بالقلب على فعلها، وذلك بتألم وتأسف القلب على ارتكاب تلك المعصية، فمن لم يندم على ما مضى من فعل المعصية فذلك دليل على حبه لها ورضائه بها والإصرار عليها وفي الحديث: «الندم توبة»(٣). وقيل: إن الندم ركنها الأعظم(٤)، (والندم يتضمن ثلاثة أشياء: اعتقاد قبح ما ندم عليه، وبغضه وكراهته وألم يلحقه عليه)(٥).

<sup>(</sup>۱) انظر في هذا: «الرسالة القشيرية»: (۲۷٦/۱)، و«إحياء علوم الدين»: (۳۳/۶)، و«الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (٥/ ٩١)، و«مدارج السالكين»: (١/ ١٨٢)،

<sup>(</sup>۲) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (۹/ (7/9).

<sup>(</sup>٣) سبق تخریجه: (ص ١٤٠).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٢٧٦)، و«دليل الفالحين لطرق رياض الصالحين»: (١/ ٨٩).

<sup>(</sup>٥) انظر: «جامع الرسائل» لابن تيمية: (ص٢٤٨).

- ٣- العزم على ألا يعود إلى مثلها في المستقبل، فإن كان عازمًا على العودة فهو كاذب في توبته، وهو مصر على المعصية والإصرار (أن تبقى في القلب حلاوة المعصية وتمني مقارفتها ما وجد السبيل إليها)(١). والإصرار استهزاء بالله ورسوله ـ نسأل الله العافية ـ وهو ذنب آخر تجب التوبة منه؛ لأنه عقد القلب على ارتكاب الذنب متى ظفر به.
- ٤ ـ وإن كانت المعصية تتعلق بحق آدمي رده إليه، إن أمكن ذلك وإلا دعا
   له واستغفر له ولم يعلمه (٢). وإن كان غيبة أثنى عليه في الأمكنة التي
   اغتابه فيها.
- ٥ ـ أن تكون التوبة قبل الموت، لقوله تعالى: ﴿ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّعَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِي تَبَّتُ ٱلْكَنَ وَلَا اللَّذِينَ يَمُوثُونَ وَهُمُّ صَكُفًا أَوْلَيْكَ أَعْتَدُنَا لَهُمُّ عَذَابًا ٱلِيمًا ﴾ (٣). فنفى اللَّذِينَ يَمُوثُونَ وَهُمُّ صَكُفًا أَوْلَيْكَ أَعْتَدُنَا لَهُمُ عَذَابًا ٱلِيمًا ﴾ (٣). فنفى سبحانه وتعالى أن يدخل في حكم التائبين من حضره الموت وصار في حكم التائبين من حضره الموت وصار في حكم اليأس (٤). وفي الحديث عن ابن عمر رضي الله عنهما عن النبي ﷺ قال: ﴿ إِن الله يقبل توبة العبد ما لم يغرغر ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) انظر: «كتاب التوبة» للمحاسبي، تحقيق أحمد عبد القادر عطا: (ص٥٥).

<sup>(</sup>٢) سيأتي زيادة تفصيل هذه المسألة.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (٩٣/٥).

<sup>(</sup>٥) معنى قوله: «ما لم يغرغر»، أي: ما لم تبلغ روحه حلقومه فيكون بمنزلة الشيء الذي يتغرغر به. انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (٩٢/٥). والحديث أخرجه الترمذي في «سننه»: ج٥/، كتاب الدعوات (٤٩) باب (٩٩)، ح٧٣٧، بلفظه، وقال الترمذي: هذا حديث حسن غريب.

7 - التوبة قبل طلوع الشمس من المغرب، فلابد أن تكون التوبة في الزمن الذي تقبل فيه التوبة فإذا طلعت الشمس من المغرب أغلق باب التوبة لقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِى بَعْضُ ءَاينتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهَا لَوْ تَكُنَ ءَامَنَتْ مِن لقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِى بَعْضُ ءَاينتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهَا لَوْ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا خَيْراً ﴾ (١)، قيل: هو طلوع الشمس من مغربها أن قبل أو كسبة عنه عسلم عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله ﷺ: «من تاب قبل أن تطلع الشمس من مغربها تاب الله عليه "").

# \* حكم التوبة من الذنوب :

التوبة تكون من ثلاثة أشياء :

١ - من ترك العبد لفعل أمر به، فالواجب على جميع المكلفين التوبة منه
 كما أمرهم الله ورسوله، قال تعالى: ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَمِيعًا أَيُّهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ (٤).

(وليست التوبة من فعل السيئات فقط، كما يظن كثير من الجهال؛ إذ لا يتصورون التوبة إلا عما يفعله العبد من القبائح كالفواحش، والمظالم، بل التوبة من ترك الحسنات المأمور بها أهم من التوبة من فعل السيئات المنهي عنها، فأكثر الخلق يتركون كثيرًا مما أمرهم الله به من أقوال القلوب وأعمالها وأقوال البدن وأعماله وقد لا يعلمون

سورة الأنعام، الآية: ١٥٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الجامع لأحكام القرآن»: (٧/ ١٤٥).

<sup>(</sup>٣) "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب الذكر (٤٨)، باب (٢٢)، ح٢/٢٧٠٣، بلفظه.

 <sup>(</sup>٤) سورة النور، الآية: ٣١.

أن ذلك مما أمروا به، أو يعلمون الحق ولا يتبعونه، فيكونون إما ضالين بعدم العلم النافع، وإما مغضوبًا عليهم بمعاندتهم الحق بعد معرفته)(١).

فمن ترك فعل واجب فعليه القضاء إن أمكن، كقضاء الصلاة والصيام ونحوهما وإن كان لا يمكن كعدم معرفته تحليل ما أحله الله أو تحريم ما حرمه الله، فتجزىء منه التوبة أو كان كافرًا فأسلم أجزأته توبته من الكفر فالإسلام يجُب ما قبله.

انتهال العبد للمحظورات بارتكابه المحرمات سواء كان ذلك الذنب بينه وبين الله تعالى كشرب الخمر أو بينه وبين العباد، كأخذ أموالهم، أو انتهاك أعراضهم بالغيبة والنميمة والقذف أو قتل النفس المحرمة، والتوبة من فعل المحظورات واجبة على الفور على جميع المكلفين وتأخيرها ذنب آخر يجب التوبة منه؛ لأنه قد ترك واجبًا. وترك الواجب مع القدرة معصية (فما كان من المال فلابد من رده إن أمكن أو الاستحلال منه فإن تعذر؛ لغيبة الرجل أو موته فوارثه مقامه، وإلا بأن لم يكن له وارث تصدق به عنه، فإن لم يقدر فليكثر من الحسنات)(٢).
 لا ينجبر بمثله بل جزاؤه من غير جنسه)(٣) بالندم والإقلاع وكثرة الاستغفار والدعاء للمغتاب والمقذوف فلا يحتاج إلى إعلامه ولا استحلاله من ذلك لما في ذلك من إيغار صدره وإدخال الغم

<sup>(</sup>۱) انظر: «جامع الرسائل» لابن تيمية: (ص٢٢٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: «غذاء الألباب لشرح منظومة الآداب» للسفاريني: (٢/ ٤٨٩).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: (٢/ ٤٧٧).

عليه. ولعله يهيج عداوته فلا يصفو له أبدًا. وهو قول الأكثرين وذهب آخرون إلى أنه لابد من إعلامه وتحلله. والصحيح أنه لا يحتاج إلى إعلامه بل يكفيه الاستغفار والدعاء له بظهر الغيب وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية وابن القيم وغيرهما حتى لا يؤذيه مرتين وقد لا يغفر له لو علم ذلك. وقد يحصل بإعلامه شر عظيم (١) ثم على العبد التائب الإكثار من الحسنات لعل الله يذهب بها سيئاته كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذَهِبُنَ ٱلسَّيِّعَاتِ ﴿ (٢) ، وفي الحديث: «وأتبع السيئة الحسنة تمحها (٣).

٣- فعل المكروهات غير المحرمات، وترك المستحبات، فالتوبة من ترك المستحبات وفعل المكروهات مستحبة، وليست واجبة. (مثل أن يكون العبد يصلي صلاة مجزئة غير كاملة، فتبلغه صلاة النبي المستحبة، فيصلي كصلاته ويندم على ما كان يفعله من الصلاة الناقصة)(٤).

فمن اقتصر على التوبة الواجبة من ترك مأمور أو فعل محظور كان من الأبرار المقتصدين، ومن تاب التوبتين الواجبة والمستحبة كان من السابقين المقربين ومن لم يأت بالتوبة الواجبة كان من الظالمين: إما

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: (٢/ ٤٧٧).

<sup>(</sup>٢) سورة هود، الآية: ١١٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في «سننه»: ج٤، كتاب البر والصلة (٢٨)، باب (٥٥)، ح١٩٨٧، عن أبي ذر قال: قال لي رسول الله ﷺ: «اتق الله حيثما كنت وأتبع السيئة الحسنة تمحها، وخالق الناس بخلق حسن»، وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٤) انظر: «جامع الرسائل» لابن تيمية: (ص٢٤٩).

معنى قول القائل: (حسنات الأبرار سيئات المقربين)(٤).

لا تجوز التوبة من الحسنات عند أحد من المسلمين، فمن ندم على فعل الحسنات التي هي: الإيمان والأعمال الصالحة، فقد تاب ورجع عما أمر الله به من الواجبات، والرجوع عن الإيمان كفر، والرجوع عن الأعمال الصالحة معصية إن كان عالمًا بذلك، وإن لم يعمل فهو جاهل ضال (٥).

(وتوبة الإنسان من حسناته على أوجه:

أحدها: أن يتوب ويستغفر من تقصيره فيها.

والثاني: أن يتوب مماكان يظنه حسنات ولم يكن ، كحال أهل البدع.

والثالث: يتوب من إعجابه ورؤيته أنه فعلها، وأنها حصلت بقوته، وينسى فضل الله وإحسانه، وأنه هو المنعم، وهذه توبة من فعلِ مذمومٍ وتركِ مأمور)(٢).

<sup>(</sup>١) انظر: «جامع الرسائل» لابن تيمية: (ص٢٢٧).

 <sup>(</sup>٢) سورة فاطر، الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الواقعة ، الآيات : ٨٨ ـ ٩٤ .

<sup>(</sup>٤) انظر: «إحياء علوم الدين»: (٤٧/٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: «جامع الرسائل» لابن تيمية: (ص٢٤٨).

<sup>(</sup>٦) انظر: «التصوف» لابن تيمية: (١٠/ ١٨٧ ـ ١٨٨).

وقول القائل: (حسنات الأبرار سيئات المقربين) ليس من كلام النبي ولا أحد من الصحابة ولا التابعين لهم بإحسان، ولا سلف الأمة وأئمتها، وإنما هو من كلام المتأخرين فليس حجة، وإن كان له معنى صحيح وقد يحمل على معنى فاسد تحتمله العبارة.

(أما معناه الصحيح فوجهان :

أحدهما: أن الأبرار يقتصرون على أداء الواجبات وترك المحرمات، وهذا الاقتصار سيئة في طريق المقربين. ومعنى كونه سيئة أنه يخرج صاحبه عن مقام المقربين فيحرم درجاتهم (۱). فالمقربون يتوبون من الاقتصار على الواجبات، لا يتوبون من نفس الحسنات التي يعمل مثلها الأبرار بل يتوبون من الاقتصار عليها.

الثاني: أن العبد قد يؤمر بفعل يكون حسنًا منه. إما واجبًا وإما مستحبًّا لأن ذلك مبلغ علمه وقدرته. ومن يكون أعلم منه وأقدر لا يؤمر بذلك بل يؤمر بما هو أعلى منه فلو فعل هذا ما فعله الأول كان ذلك سيئة.

مثال ذلك: أن العامي يؤمر بمسألة العلماء المأمونين على الإسلام والرجوع إليهم بحسب قوة إدراكه. قال تعالى: ﴿ فَسَعُلُوا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعَلَمُونٌ ﴾ (٢). وإن كان في ذلك تقليد لهم؛ إذ لا يؤمر العبد بما لا يقدر عليه. وأما العلماء القادرون على معرفة الكتاب والسنة والاستدلال بهما، فلو تركوا ذلك وأتوا بما يؤمر به العامي لكانوا مسيئين بذلك. إلى نظائر ذلك مما يؤمر فيه العبد بفعل لم يؤمر به من هو دونه بذلك. إلى نظائر ذلك مما يؤمر فيه العبد بفعل لم يؤمر به من هو دونه

<sup>(</sup>١) قلت: وتسمية ذلك سيئة يحتاج إلى دليل.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: ٤٣.

فيكون ترك ذلك سيئة في حقه، وهو من المقربين إذا فعله، ويكون فعل ما دون ذلك حسنات لمن دونه)(١).

وأما المعنى الفاسد لهذه العبارة فهو أن يظن الظان أن التوبة تكون من الحسنات حقيقة التي أمر الله بها من الواجبات فيعتقد أن تركها خير من فعلها أو أنها ليست مأمور بها، بل هي سيئات في حق المقربين، فيندم على فعلها (مثل من يظن أن الصلوات الخمس ومحبة الله ورسوله والتوكل على الله وإخلاص الدين لله ونحو ذلك هي سيئات في حق المقربين. فهذا قول فاسد غلا فيه قوم من الزنادقة المنافقين المنتسبين إلى العلماء والعباد فزعموا أنهم يصلون إلى مقام المقربين الذي لا يؤمرون فيه بما يؤمر به عموم المؤمنين من الواجبات، ولا يحرم عليهم ما يحرم على عموم المؤمنين من المحرمات: كالزنا والخمر والميسر.

وكذلك زعم قوم في أقوال القلوب التي يؤمر بها جميع المؤمنين أن المقربين لا تكون هذه حسنات في حقهم. وكلا هذين من أخبث الأقوال وأفسدها)(٢).

<sup>(</sup>١) بتصرف في النص.

انظر: «جامع الرسائل» لابن تيمية: (ص٢٥١، ٢٥٢، ٢٥٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: «جامع الرسائل» لابن تيمية: (ص٢٥٥). وانظر كلام من يقول: بأن الشرائع تلزم العامة دون الخاصة في «الرسالة التدمرية» لابن تيمية: (ص٣٤).

## توبة الأنبياء من الذنوب :

التوبة واجبة على الخلق المكلفين أجمعين الأولين والآخرين، كما قال تعالى: ﴿ لِيُعُذِبُ اللَّهُ ٱلْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُشْرِكِينِ وَالْمُشْرِكِينِ وَالْمُشْرِكِينِ وَالْمُشْرِكِينِ وَيَتُوبُ اللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيـمُنا﴾(١).

وقد دل الكتاب والسنة على توبة الأنبياء من الذنوب، فأخبر سبحانه بتوبة آدم، ونوح، ومن بعدهما، إلى خاتم المرسلين محمد ﷺ، ولم يذكر الله ذنبًا عن نبي من الأنبياء إلا مقرونًا بالتوبة والاستغفار، كقول آدم وزوجته \_ عليهما السلام \_: ﴿قَالَا رَبَّنَا ظَلَمَنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَّرَ تَغْفِر لَنَا وَتَرَحَمَّنَا لَنَكُونَنَ مِنَ الْخَسِرِينَ ﴾ (٢)، وقوله تعالى: ﴿فَنَلَقَى ءَادَمُ مِن رَبِّهِ فَعَوَىٰ ﴿ اللَّهُ هُوَ اللَّوابُ الرَّحِيمُ ﴾ (٣)، وقوله تعالى: ﴿ وَعَصَىٰ ءَادَمُ رَبّهُ فَعَوَىٰ ﴿ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ الرَّحِيمُ ﴾ (٣)، وقوله تعالى: ﴿ وَعَصَىٰ ءَادَمُ رَبّهُ فَعَوَىٰ ﴿ اللَّهُ المُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وقال نوح عَلَيْتَكِلاً: ﴿ رَبِّ إِنِّ أَعُودُ بِكَ أَنَّ أَسْتَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمُ ۗ وَإِلَّا تَغَفِرْ لِي وَتَرْحَمْنِيٓ أَكُن مِّنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ (٥).

وقول الخليل عَلَيْتُ ﴿ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَقَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الَّذِينِ ﴾ (٧). الْحِسَابُ ﴾ (٦)، وقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ أَظْمَعُ أَن يَغْفِرَ لِي خَطِيَتَتِي يَوْمَ ٱلدِّينِ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآية: ٧٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) سُورة البقرة، الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>٤) سورة طه، الآيتان: ١٢١\_١٢٢.

<sup>(</sup>٥) سورة هود، الآية: ٤٧.

<sup>(</sup>٦) سورة إبراهيم، الآية: ٤١.

 <sup>(</sup>V) سورة الشعراء، الآية: ۸۲.

وقول موسى عَلَيْتُ إِنْ ﴿ رَبِّ إِنِي ظَلَمْتُ نَفْسِى فَأَغْفِرَ لِي فَغَفَرَ لَهُ ۚ إِنْكُهُ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ (١) ، وقوله: ﴿ فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ سُبْحَكَنَكَ ثَبْتُ إِلَيْكَ وَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمُوْمِنِينَ ﴾ (١) .

وقوله تعالى عن داود: ﴿ فَاسَتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرَّ رَاكِعًا وَأَنَابِ ﴿ فَعَفَرْنَا لَهُ ذَالِكً ۗ وَإِنَّ لَهُ عِندَنَا لَزُلْفَىٰ وَحُسْنَ مَثَابٍ ﴾ (٣).

وقوله تعالى عن سليمان: ﴿ رَبِّ ٱغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلَكًا لَا يَلْبَغِي لِأَحَدِ مِّنَ بَعْدِئَ ۚ إِنَّكَ أَنَتَ الْوَهَابُ﴾ (٤).

وقال تعالى لنبيه محمد ﷺ: ﴿ فَأَصَّبِرَ إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ وَٱسْتَغْفِرُ اللَّهُ وَاسْتَغْفِرُ اللَّهُ وَٱسْتَغْفِرُ اللَّهُ وَاسْتَغْفِر لِذَنْبِكَ ('')، وقال تعالى: ﴿ فَأَعْلَمَ أَنَّهُ لِآ إِلَهَ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱسْتَغْفِر أَنَّ إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱسْتَغْفِر أَنَّ إِلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا تَقَدَّمُ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخَر وَيُتِمَ نِعْمَتُهُ عَلَيْكَ وَيَهْدِيكَ صِرَطُا أَسْتَقِيمًا ﴿ ('')، وقال تعالى: ﴿ لِيغْفِرُ لَكَ اللّهُ مَا تَقَدَّمُ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخَر وَيُتِمَ نِعْمَتُهُ عَلَيْكَ وَيَهْدِيكَ صِرَطُا أَسْتَقِيمًا ﴾ ((^).

وثبت في «صحيح البخاري» عن النبي على أنه كان يقول: «والله إني الأستغفر الله وأتوب إليه في اليوم أكثر من سبعين مرة» (٩)، وفي «صحيح مسلم» عن الأغر المزني ـ رضي الله عنه ـ عن النبي على أنه قال: «إنه ليغان

<sup>(</sup>١) سورة القصص، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ١٤٣.

<sup>(</sup>٣) سورة ص، الآيتان: ٢٤ ـ ٢٥.

 <sup>(</sup>٤) سورة ص، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٥) سورة غافر، الآية: ٥٥.

 <sup>(</sup>٦) سورة محمد، الآية: ١٩.

<sup>(</sup>٧) سورة النصر، الآية: ٣.

<sup>(</sup>A) سورة الفتح، الآية: ٢.

<sup>(</sup>۹) سبق تخریجه فی (ص۱٤۲).

على قلبي وإني لأستغفر الله في اليوم أكثر من مائة مرة»(١)، وعن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله ﷺ كان يقول في سجوده: «اللهم اغفر لي ذنبي كله، دِقَّه وجِلَّه، وأوله وآخره، وعلانيته وسره»(٢).

والنصوص من الكتاب والسنة في هذا الباب كثيرة.

والقاتلون من المعتزلة وغيرهم بعصمة الأنبياء من التوبة من الذنوب ليس لهم حجة من كتاب الله ولا سنة رسوله، بل قد دل الكتاب والسنة على توبتهم من الذنوب كما بينا ذلك.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية وَعَلَيْهُ: (وقد اتفق سلف الأمة وأئمتها ومن اتبعهم على ما أخبر الله به في كتابه، وما ثبت عن رسوله، من توبة الأنبياء عليهم السلام من الذنوب التي تابوا منها، وهذه التوبة رفع الله بها درجاتهم، فإن الله يحب التوابين ويحب المتطهرين، وعصمتهم هي من أن يقروا على الذنوب والخطأ من غير توبة. فإن من سوى الأنبياء يجوز عليهم الذنب والخطأ من غير توبة، والأنبياء من شوى المنتسلام الله عليهم ويبين لهم) الهم.

قلت: وقد أوردنا الأدلة من الكتاب والسنة، التي تدل على توبة الأنبياء واستغفارهم من الذنوب. فمن أنكر ذلك فقد حرف نصوص الكتاب والسنة عن مواضعها. والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>۱) «صحیح مسلم» ترقیم وترتیب محمد فؤاد عبد الباقی: ج٤، کتاب الذکر (٤٨)، باب (۱۲)، ح۲۷۰/ ٤١، بلفظه.

<sup>(</sup>٢) معنى قوله: «دقه وجله»، أي: صغيره وكبيره، وفسرهما النووي: بالقليل والكثير. انظر: تعليق محمد فؤاد عبد الباقي على «صحيح مسلم»: (١/ ٣٥)، والحديث أخرجه مسلم في «صحيحه»: ج١، كتاب الصلاة (٤)، باب (٤٢)، ح٢١٦/٤٨٣، وهو بلفظه.

<sup>(</sup>٣) انظر: «جامع الرسائل» لابن تيمية: (ص٢٦٩).

### الصبر

#### \* تعریفه:

الصبر لغة: حبس النفس عن الجزع، وصبره حبسه قال الله تعالى (١): ﴿ وَآصَبِرَ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْفَدُوْةِ وَٱلْمَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجَهَلَّمْ وَلَا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِّيَّ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبُهُ عَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هَوَيلهُ وَكَاكَ أَمْرُهُ فُرُكًا ﴾ (٢). واصطلاحًا: الصبر حبس النفس عن الجزع، واللسان عن التشكي، والجوارح عن لطم الخدود وشق الثياب، ونحوهما (٣).

وقد دلت النصوص الصريحة من الكتاب والسنة على الأمر بالصبر والحث عليه، وبيان فضله ومنزلة أهله، وما أعد الله لهم من الثواب عليه في الدنيا والأخرة.

### الصبر في القرآن:

قال الإمام أحمد كَظْلَلْهُ: (ذكر سبحانه الصبر في القرآن في نحو تسعين موضعًا)(٤)، وأوجب الله الصبر على العبد، قال تعالى: ﴿ وَأَصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلَّا بِٱللَّهِ ﴾ (٥)، وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱصَّبْرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَايِطُواْ وَأَتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾(٦)، وأمر الله بالاستعانة

(٣)

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الأبة: ٢٨.

<sup>(</sup>٢)

انظر: «مختار الصحاح» للرازي: (ص٤٥٣)، و«القاموس المحيط»: (٢/ ٦٨). انظر: «عدة الصابرين» لابن القيم: (ص١٢).

انظر: «مدارج السالكين» لابن القيم: (٢/ ١٥٢)، و«عدة الصابرين» لابن القيم: (٤) (ص ۷٤).

سورة النحل، الآية: ١٢٧. (0)

سورة آل عمران، الآية: ٢٠٠. (٢)

بالصبر فقال تعالى: ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰةَ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلَّا عَلَى ٱلْخَشِعِينَ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَاصْبِرْ لِحُكِّرِ رَبِكَ ﴾ (٢).

- \* فوائد الصبر في الدنيا<sup>(٣)</sup>:
- ١ ـ من فوائد الصبر في الدنيا أن يجعل الله لأهله الإمامة في الدين، قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَّةُ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواً وَكَانُواْ بِعَاينَتِنَا يُوقِنُونَ ﴾ (٤)، فبالصبر واليقين تنال الإمامة في الدين.
- ٢ فوز الصابرين بمعية الله سبحانه وتعالى لهم، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّهِ مِنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ مَا مَنُوا السَّعَيِنُواْ بِالصَّدِ وَالصَّلَوْقَ ﴾ (٥).
- " أن الله يصلي عليهم ويرحمهم ويهديهم، قال تعالى: ﴿ وَبَشِرِ اللهَ يَعَالَى: ﴿ وَبَشِرِ الصَّابِيَةُ مَا لُوَا إِنَّا لِلَهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴿ وَبَشِرِ اللهِ اللهُ ال
- أن الله سبحانه ينصر المؤمنين على أعدائهم إذا صبروا واتقوا، قال تعالى: ﴿ بَائَ إِن تَصْبِرُواْ وَتَنَقُواْ وَيَأْتُوكُم مِّن فَوْرِهِمْ هَلَاا يُمْدِدُكُمْ رَبُّكُم بِخَمْسَةِ عَالى: ﴿ وَإِنْ تَصْبِرُواْ وَتَنَقُواْ لَا عَالَى: ﴿ وَإِنْ تَصْبِرُواْ وَتَنَقُواْ لَا عَالَى: ﴿ وَإِنْ تَصْبِرُواْ وَتَنَقُواْ لَا يَطُرُكُمْ مِّنَ الْمُلْتَهِكُةُ مُسَوِّمِينَ ﴾ (٧)، وقال تعالى: ﴿ وَإِنْ تَصْبِرُواْ وَتَنَقُواْ لَا يَطُرُكُمْ مَّ كَنْدُهُمْ شَيْعًا ﴾ (٨).

سورة البقرة، الآية: ٤٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الطور، الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: «عدة الصابرين» لابن القيم: (ص٧٤ ـ ٧٨).

<sup>(</sup>٤) سورة السجدة، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة، الآية: ١٥٣.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، الآيات: ١٥٥\_١٥٧.

<sup>(</sup>V) سورة آل عمران، الآبة: ١٢٥.

<sup>(</sup>A) سورة آل عمران، الآية: ١٢٠.

- ٥ ـ أن الصبر على المصائب من عزم الأمور، قال تعالى: ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَعَلَا لَابِنه: ﴿ وَأَمْرُ بِٱلْمَعْرُونِ وَعَلَا لَابِنه: ﴿ وَأَمْرُ بِٱلْمَعْرُونِ وَقَالَ لَقَمَانَ لَابِنه: ﴿ وَأَمْرُ بِٱلْمَعْرُونِ وَعَلَى مَا أَصَابِكُ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمُ ٱلْأَمُورِ ﴾ (٢).
  - ٦ أن الله يحب الصابرين، قال تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلصَّنبِرِينَ ﴾ (٣).
- ٧ أن الصابرين هم الذين ينتفعون بآيات الله قال تعالى: ﴿ إِنَ فِي ذَالِكَ لَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَيَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى أَن آيات الله إنما ينتفع بها أهل الصبر والشكر (٤).
- ٨ أن الصبر خير لهم في الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُهُ بِهِ إِنْ وَلَيْنِ صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّدِينِ ﴾ (٥).
  - \* من فوائد الصبر في الآخرة :
- ان الصبر من أسباب الفلاح والفوز، قال تعالى: ﴿ يَمَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ الْمَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّاللَّالْمُلْعُلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو
- ٢ ـ مضاعفة أجور الصابرين، قال تعالى: ﴿ أُولَٰكِكَ يُؤْتَوْنَ أَجْرَهُم مَّرَّيَّةِ بِمَا صَبَرُوا ﴾ (٨).
   صَبَرُوا ﴾ (٧)، وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوفَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ (٨).

<sup>(</sup>١) سورة الشورى، الآية: ٤٣.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٤٦.

<sup>(</sup>٤) في سورة إبراهيم، الآية: ٥، وسورة لقمان، الآية: ٣١، وسورة سبأ، الآية: ١٩، وسورة الشورى، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٥) سورة النحل، الآية: ١٢٦.

<sup>(</sup>٦) سورة آل عمران، الآية: ٢٠٠.

<sup>(</sup>٧) سورة القصص، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>A) سورة الزمر، الآية: ١٠.

- قال الأوزاعي: ليس يوزن لهم ولا يكال لهم إنما يغرف لهم غرفًا(١).
- ٣ ـ أن الملائكة تسلم عليهم في الجنة جزاء صبرهم، قال تعالى: ﴿ وَٱلْمَلَتِكَةُ لَهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْكُمُ بِمَا صَبَرْتُمُ فَنِعْمَ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴾ (٢).
- ٤ ـ أن لهم المغفرة والأجر الكبير من الله، قال تعالى: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ
   وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ أُولَتِكَ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجَرُ كَبِيرٌ ﴾ (٣).
- أنهم الرابحون، قال تعالى: ﴿ وَٱلْعَصْرِ ۚ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسَرٍ ۚ إِلَّا اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ الصَّلِ الصَّلِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِٱلصَّبِرِ ﴾ (٤). وقد خص الله أهل الميمنة بأنهم أهل الصبر والمرحمة، قال تعالى: ﴿ ثُمَّ كَانَ مِنَ ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ وَتَوَاصَوْا بِٱلصَّبِرِ وَتَوَاصَوْا بِٱلْمَرْحَمَةِ ﴿ أَنْ أَنْكَنَةٍ ﴾ (٥).
- آن الله يبشرهم بالثواب على صبرهم، قال تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُوَنْكُم بِشَىءٍ مِنْ اللهُ يبشرهم بالثواب على صبرهم، قال تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُم بِشَىءٍ مِنَ الْأَمْوالِ وَالْأَنفُسِ وَالثَّمَرَاتُ وَبَشِرِ الصَّابِرِينَ ﴾ (٦).

#### \* الصبر في السنة:

وردت نصوص كثيرة في السنة النبوية تأمر بالصبر وتحث عليه، منها:
ما روي عن أنس بن مالك \_ رضي الله عنه \_ أن رسول الله ﷺ «أتى
على امرأة تبكي على صبي لها، فقال لها: اتقي الله واصبري. فقالت:
وما تبالي بمصيبتي. فلما ذهب قيل لها: إنه رسول الله ﷺ. فأخذها مثل

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير ابن كثير»: (٤/ ٤٤).

<sup>(</sup>۲) سورة الرعد، الآية: ۲۳\_۲٤.

 <sup>(</sup>٣) سورة هود، الآية: ١١.

<sup>(</sup>٤) سورة العصر، الآيات: ١ ـ ٣.

<sup>(</sup>٥) سورة البلد، الآيتان: ١٧ ـ ١٨.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، الآية: ١٥٥.

الموت. فأتت بابه فلم تجد على بابه بوابين. فقالت: يا رسول الله، لم أعرفك. فقال: إنما الصبر عن الصدمة الأولى»(١).

وفي "صحيح البخاري" من حديث أنس ـ رضي الله عنه ـ قال: سمعت النبي ﷺ يقول: "إن الله قال: إذا ابتليت عبدي بحبيبتيه فصبر عوضته منهما الجنة" (٢).

وفي "صحيح البخاري" عن عطاء بن أبي رباح قال: قال لي ابن عباس: ألا أريك امرأة من أهل الجنة؟ قلت: بلى، قال: هذه المرأة السوداء أتت النبي على فقالت: إني أصرع، وإني أتكشف فادع الله لي، قال: "إن شئت صبرت ولك الجنة، وإن شئت دعوت الله أن يعافيك"، فقالت: أصبر. فقالت: إني أتكشف فادع الله أن لا أتكشف فدعا لها(").

وفي «صحيح مسلم» من حديث أسامة بن زيد قال: كنا عند النبي عَلَيْةٍ. فأرسلت إليه إحدى بناته تدعوه وتخبره أن صبيًّا لها أو ابنًا لها في الموت. فقال للرسول: «ارجع إليها فأخبرها أن لله ما أخذ وله ما أعطى، وكل شيء عنده بأجل مسمى فمرها فلتصبر ولتحتسب . . . »(٤) الحديث.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في «صحيحه» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٢، كتاب الجنائز (١)، باب (٨)، ح٩٢٦/ ١٥، عن أنس بلفظه.

<sup>(</sup>۲) "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١٠، كتاب المرض (٧٥)، باب فصل من ذهب بصره (٧)، ح٥٦٥٣، عن أنس رضي الله عنه \_ بلفظه.

 <sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١٠،
 كتاب المرض (٧٥)، باب (٦)، ح٥٦٥٢، بلفظه.

<sup>(</sup>٤) "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٢، كتاب الجنائز (١١)، باب البكاء على الميت (٦)، ح٩٢٣/ ١١، بلفظه.

وثبت في «الصحيحين» عن أبي سعيد الخدري \_ رضي الله عنه \_ عن النبي على أنه قال: «ما أعطى أحدٌ عطاءً خيرًا وأوسع من الصبر»(١).

# \* بعض الآثار عن الصحابة وغيرهم في الصبر:

مرض أبو بكر ـ رضي الله عنه ـ فعادوه فقالوا: ألا ندعو لك الطبيب؟ فقال: قد رآني الطبيب. قالوا: فأي شيء قال لك؟ قال: إني فعال لما أريد (٢).

وقال عمر بن الخطاب\_رضي الله عنه\_: وجدنا خير عيشنا بالصبر (٣).

وقال علي بن أبي طالب \_ رضي الله عنه \_: الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس في الجسد، ولا جسد لمن لارأس له، ولا إيمان لمن لا صبر له (٤).

وقال أبو الدرداء ـ رضي الله عنه ـ: إذا جاءك أمر لا كفاء لك به فأصبر وانتظر الفرج من الله (٥٠).

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٣، كتاب الزكاة (٢٤)، باب (٥٠)، ح١٤٦٩، بلفظه مع زيادة في أول الحديث عند البخاري.

وكذلك "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٢، كتاب الزكاة (١٢)، باب فضل التعفف والصبر (٤٢)، ح١٢٤/ ١٢٤، بلفظ نحوه، وهو جزء من حديث طويل.

<sup>(</sup>٢) انظر: «كتاب الزهد» للإمام أحمد: (ص ١٤٠).

<sup>(</sup>٣) "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١١، كتاب الرقاق (٨٢)، باب (٢٠) ذكره معلقًا، وانظر: "كتاب الزهد" للإمام أحمد: (ص١٤٦).

<sup>(</sup>٤) انظر: «إحياء علوم الدين» للغزالي: (٤/٥٩).

<sup>(</sup>٥) انظر: «كتاب الزهد» للإمام أحمد: (ص١٧٣).

وسئل الجنيد تَخْلَلْلهُ عن الصبر، فقال: هو تجرع المرارة من غير تعبيس (١).

وقال الخواص: هو الثبات على أحكام الكتاب والسنة (٢).

#### \* حكم الصبر:

يتبين مما سبق من الأدلة أن الصبر واجب بالكتاب والسنة وباتفاق الأئمة، فلابد من الصبر على القيام بالواجبات، وترك المحرمات، والصبر على الممائب. مع أنه يكره للمرء أن يتعرض للبلاء بأن يوجب على نفسه شيئًا لم يوجبه الله عز وجل إما بعهد أو نذر أو طلب والآية أو نحو ذلك، قال تعالى: ﴿ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى النَّهُ لَكُمْ اللَّهُ النَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقد ثبت في «صحيح مسلم» عن عبد الرحمن بن سمرة قال: قال لي رسول الله ﷺ: «يا عبد الرحمن، لا تسأل الإمارة، فإنك إن أعطيتها عن

<sup>(</sup>١) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٤٥٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٤٥٥).

والخواص: هو أبو إسحاق إبراهيم بن أحمد الخواص، مات بالري سنة إحدى وتسعين ومائتين. من كلامه: ليس العلم بكثرة الرواية إنما العالم من اتبع العلم واستعمله واقتدى بالسنن وإن كان قليل العلم. ويقول: دواء القلب خمسة أشياء: قراءة القرآن بالتدبر، وخلاء البطن، وقيام الليل، والتضرع عند السحر، ومجالسة الصالحين.

انظر: «الرسالة القشيرية»: (١٤٧/١).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ١٩٥.

<sup>(</sup>٤) «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١١، كتاب (٨٣)، باب (٢٦)، ح٦٦٩، عن عبد الله بن عمر ـ رضي الله عنهما ـ بلفظه.

مسألة وكلت إليها، وإن أعطيتها عن غير مسألة أعنت عليها "(١).

ونهى رسول الله عَلَيْ عن تمني لقاء العدو، فقد روى أبو هريرة \_ رضي الله عنه \_ أن النبي عَلَيْ قال: «لا تمنوا لقاء العدو فإذا لقيتموهم فاصبروا» (٢)، فنهاهم عَلَيْ عن تمني لقاء العدو وأمرهم بالصبر والثبات عند لقائه.

### أنواع الصبر ثلاثة (٣) :

- 1 صبر على المأمور: بامتثال ما أمر الله به في كتابه الكريم، أو في السنة النبوية من العبادات، كالصلاة والزكاة والصيام والحج وسائر شرائع الإسلام.
- Y صبر عن المحظور: وهو الصبر على ترك واجتناب كل ما نهى الله عنه في القرآن العظيم أو في سنة نبيه الكريم، من المعاصي، كالشرك بالله وأكل الربا وشرب الخمر وعقوق الوالدين وسائر المنهيات والمحرمات التي حرمها الله ورسوله.

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٣، كتاب الإمارة (٣٣)، باب (٣)، ح١٦٥٢/ ١٣، عن عبد الرحمن بن سمرة \_ رضي الله عنه \_ بلفظه.

<sup>(</sup>۲) «صحیح مسلم» ترقیم وترتیب محمد فؤاد عبد الباقی: ج۳، کتاب الجهاد والسیر (۳۲)، باب (۲)، ح۱۷۷۱/ ۱۹، عن أبی هریرة ـ رضی الله عنه ـ بلفظه.

<sup>(</sup>٣) انظر في هذا: «عدة الصابرين» لابن القيم: (ص٣٤\_٣٥)، و«مدارج السالكين» لابن القيم: (٦٥/١٥)، و«تيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد»: (ص٤٥٢)، و«طريق الهجرتين» لابن القيم: (ص٤١). وانظر: «تفسير ابن كثير»: (١٩٦/١).

<sup>(</sup>٤) سورة التغابن، الآية: ١١.

وقال تعالى: ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ﴾ (١).

فمن صبر واحتسب واستسلم لقضاء الله وقدره أثابه الله على ذلك، قال تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ بِشَيْءٍ مِّنَ ٱلْخَوْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَقْصٍ مِّنَ ٱلْأَمْوَلِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلنَّمَرَتِّ وَبَشِّرِ ٱلصَّابِرِينَ﴾ (٢).

وقال رسول الله ﷺ: «عجبًا لأمر المؤمن إن أمره كله خير، وليس ذاك لأحد إلا للمؤمن، إن أصابته سراء شكر فكان خيرًا له، وأن أصابته ضراء صبر، فكان خيرًا له» (٣).

#### \* الصبر للعامة والخاصة:

الصبر من أجل مقامات الدين وهو واجب على العامة والخاصة، فقد أمر الله به أنبياءه ورسله فقال تعالى: ﴿ فَأَصْبِرْ كَمَاصَبْرُ أُولُواْ الْعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُلِ ﴾ (٤)، وقال تعالى لنبيه محمد ﷺ: ﴿ وَأَصْبِرْ وَمَاصَبْرُكَ إِلَا بِاللَّهِ ﴾ (٥).

وقد جعل «الهروي» صاحب «منازل السائرين» الصبر من منازل العامة فقال: (الصبر حبس النفس عن المكروه وعقل اللسان عن الشكوى وهو من أصعب المنازل على العامة وأوحشها في طريق المحبة وأنكرها في طريق التوحيد)(٢).

سورة القمر، الآية: ٤٩.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ١٥٥.

<sup>(</sup>٣) "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب الزهد والرقائق (٥٣)، باب (١٣)، ح٢٩٩٩/ ٦٤، عن صهيب رضى الله عنه \_ بلفظه.

 <sup>(</sup>٤) سورة الأحقاف، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٥) سورة النحل، الآية: ١٢٧.

<sup>(</sup>٦) انظر: «مدارج السالكين»: (٢/ ١٦١).

وكذلك فعل صاحب «محاسن المجالس» أبو العباس بن العريف، فجعل الصبر من منازل العامة في قوله: (وهو من منازل العوام أيضًا؛ لأن الصبر حبس النفس على مكروه، وعقل اللسان عن الشكوى ومكابدة الغصص في تحمله، وانتظار الفرج عند عاقبته، وهذا في طريق الخاصة تجلد ومناوأة وجراءة ومنازعة، فإن حاصله يرجع إلى كتمان الشكوى في تحمل الأذى بالبلوى، وتحقيقه الخروج عن الشكوى بالتلذذ بالبلوى والاستبشار باختبار المولى)(۱) اهـ.

وهذا لا يصح لأن «الصبر نصف الإيمان» (٢) كما قال ابن مسعود \_ رضي الله عنه \_، والنصف الآخر الشكر، قال تعالى: ﴿ إِنَّ فِى ذَالِكَ لَآيَتِ لِللَّهِ صَبَّادٍ شَكُورٍ ﴾ (٣).

والصبر يكون على فعل المأمور وترك المحظور والصبر على المقدور، فالإيمان كله صبر وشكر، ثم إن العبد لا يخلو من أن يكون في نعمة أو بلية، فلابد له من الشكر على النعمة والصبر على البلاء، فالصبر لازم للعبد المسلم لا ينفك عنه وهو محتاج له.

والله سبحانه وتعالى قد ذكر الصبر في كتابه في نحو تسعين موضعًا، كما قال الإمام أحمد (٤) فمرة يأمر به، قال تعالى: ﴿ فَٱصْبِرَ كُمَا صَبَرَ أُولُواْ

<sup>(</sup>۱) انظر: «طريق الهجرتين» لابن القيم: (ص٣٣٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: "فتح الباري بشرح صحيح البخاري": ج١، كتاب الإيمان (٢)، باب (١)، ذكره ابن حجر في الشرح: ص٤٨.

<sup>(</sup>٣) سورة سبأ، الآية: ١٩.

 <sup>(</sup>٤) انظر: «مدارج السالكين» لابن القيم: (٢/ ١٥٢)، و«عدة الصابرين» لابن القيم:
 (ص٤٧).

ٱلْعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُٰلِ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَأَصَبِرْ وَمَا صَبُرُكَ إِلَا بِٱللَّهِ ﴾ (٢)، ومرة أثنى على أهله قال تعالى عن نبيه أيوب عَلَيْتُكُلَّةُ: ﴿ إِنَا وَجَدْنَهُ صَابِرًا نِعْمَ الْعَبَدُ إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِرًا نِعْمَ ٱلْعَبَدُ إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِرًا نِعْمَ الْعَبَدُ إِنَّهُ وَأَلَّكُ ﴾ (٣).

وأمر الله بالاستعانة بالصبر فقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱسْتَعِينُوا بِٱلصَّدِوَالصَّلَوْةَ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّدِينَ ﴾ (٤).

وهذا يدل على أن الصبر واجب في حق العامة والخاصة وأن الأنبياء والمرسلين يحتاجون إلى الصبر كما يحتاج إليه سائر المؤمنين، ثم إن الصبر سبب لحصول الخير، قال تعالى: ﴿ وَإِنْ عَافَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُمُ بِهِ اللَّهِ وَلَا عَلَيْ اللَّهُ وَقَالَ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَرُا وَاللَّهُ اللَّهُ عَرُا وأوسع من الصبر »(١).

وعلى هذا فالصبر المحمود واجب في حق الأنبياء والمرسلين والصديقين والمؤمنين والمسلمين جميعًا بنص كتاب الله العظيم وبسنة رسوله الكريم، فليس واجبًا على العامة دون الخاصة. والله أعلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الأحقاف، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: ١٢٧.

<sup>(</sup>٣) سورة ص، الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ١٥٣.

<sup>(</sup>٥) سورة النحل، الآية: ١٢٦.

<sup>(</sup>٦) سبق تخريجه في (ص١٦٠).

## الإيماق

#### \* تعريف الإيمان:

الإيمان في اللغة: التصديق (١). وقد حكى الله عن إخوة يوسف قال: ﴿ وَمَاۤ أَنتَ بِمُؤْمِنِ لَنا وَلَوَ كُنّا صَدِقِينَ ﴾ (٢)، أي: بمصدق لنا (٣).

واختلفت مذاهب الناس في تعريف الإيمان:

فقالت الجهمية: الإيمان معرفة الله بالقلب، وإن لم يكن معها قول باللسان ولا اعتراف بالنبوة ولا أداء للفرائض(٤).

وهذا القول ظاهر الفساد، فإنه يلزمهم أن يكون فرعون وقومه مؤمنين فإنهم قد عرفوا صدق موسى وهارون عِلَيَّنَا الله ولم يؤمنوا بهما، ولهذا خاطب موسى عَلَيْتَ الله وهو الصادق المصدوق فرعون بقوله: ﴿ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزِلَ هَـُ وُلِآ مِن السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ بَصَآبِر ﴾ (٥)، وقال تعالى عن فرعون وقومه: ﴿ وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَتُهَا أَنفُسُهُم ظُلْمًا وَعُلُوا فَانظُر كَيْف كَانَ عَلِقِبَهُ الْمُفْسِدِينَ ﴾ (١).

وإبليس يكون عند الجهمية مؤمنًا كامل الإيمان فإنه لم يجهل ربه، فقد حكى الله عنه قوله: ﴿ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرُنِي إِلَى يَوْمِ يُبَّعَثُونَ ﴾ (٧)، وقال: ﴿ رَبِّ

<sup>(</sup>١) انظر: «القاموس المحيط»: (٤/ ١٩٩)، و«مختار الصحاح» للرازي: (ص٢٦).

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (١/ ١٦٢ ـ ١٦٣)، و(٩/ ١٤٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: «كتاب الإيمان» لأبي عبيد القاسم بن سلام، تحقيق الألباني: (ص١٠١).

<sup>(</sup>٥) سورة الإسراء، الآية: ١٠٢.

<sup>(</sup>٦) سورة النمل، الآية : ١٤.

<sup>(</sup>٧) سورة الحجر، الآية: ٣٦.

مِّا أَغُويَنْنِي ﴾ (١). فإن الإيمان عند الجهمية هو العلم بالرب، والكفر عندهم هو الجهل بالرب، وهذا قول باطل، وقد كفر الإمام أحمد ووكيع من قال بهذا القول (٢).

وقالت مرجئة الفقهاء: الإيمان تصديق القلب، وقول اللسان، والأعمال ليست منه فيجعلون الأعمال ثمرة الإيمان ومقتضاه، بمنزلة السبب مع المسبب، ولا يجعلونها لازمة له (٣).

وقالت الكرامية: الإيمان قول باللسان فقط، دون تصديق القلب، وعلى قولهم يدخل المنافقون في الإيمان، لكنهم يجعلونه مؤمنًا في الدنيا ومعذبًا ومخلدًا في النار في الآخرة (٤٠).

وعرف السلف وأئمة السنة الإيمان بأقوال كلها صحيحة فقالوا:

الإيمان: قول وعمل يزيد وينقص<sup>(٥)</sup> وقالوا: الإيمان هو قول وعمل ونية<sup>(٦)</sup>. وتارة يقولون: الإيمان: قول باللسان واعتقاد بالقلب وعمل بالجوارح<sup>(٧)</sup>. وربما قالوا: هو قول باللسان واعتقاد بالجنان وعمل

<sup>(</sup>١) سورة الحجر، الآية: ٣٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الإيمان» لابن تيمية: (٧/ ١٢٠، ٥٠٧ ـ ٥٠٨)، و «شرح العقيدة الطحاوية»: (ص٧٠٨ ـ ٣٠٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الإيمان» لابن تيمية: (٧/ ١٩٤)، و «شرح العقيدة الطحاوية»: (ص٣٠٩).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الإيمان» لأبي عبيد: (ص٥٧ ـ ٥٧)، و«الإيمان» لابن تيمية: (١٤٠/٧ ـ ١٤٠). و«الريمان» لابن تيمية: (١٤٠/٧).

<sup>(</sup>٥) انظر: «الإيمان» لابن تيمية: (٧/ ٥٠٥)، و«شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» لأبي القاسم اللالكائي: (٢/ ٤/ ٨٤٩).

<sup>(</sup>٦) انظر: «كتاب الإيمان» لأبي عبيد: (ص٥٣، ٥٤، ٦٦)، و«التعرف لمذهب أهل التصوف» للكلاباذي»: (ص٩٦).

<sup>(</sup>٧) انظر: «الإيمان» لابن تيمية: (٧/ ١٧٠).

بالأركان، أي: الجوارح<sup>(١)</sup>، وكل هذا صحيح.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: (فمن قال من السلف: الإيمان قول وعمل، أراد قول القلب واللسان، وعمل القلب والجوارح، ومن أراد الاعتقاد رأى أن لفظ القول لا يفهم منه إلا القول الظاهر أو خلاف ذلك. فزاد الاعتقاد بالقلب.

ومن قال: (قول وعمل ونية)، قال: القول يتناول الاعتقاد وقول اللسان، وأما العمل فقد لا يفهم منه النية، فزاد ذلك، ومن زاد اتباع السنة فلأن ذلك كله لا يكون محبوبًا إلى الله إلا باتباع السنة، وأولئك لم يريدوا كل قول وعمل، إنما أرادوا ما كان مشروعًا من الأقوال والأعمال، ولكن كان مقصودهم الرد على الكرامية الذين جعلوه قولاً فقط. فقالوا: بل هو قول وعمل، والذي جعلوه أربعة أقسام فسروا مرادهم، كما سئل سهل بن عبد الله التُستَري عن الإيمان ما هو؟ فقال: قول وعمل ونية وسنة، لأن الإيمان إذا كان قولاً بلا عمل فهو كفر، وإذا كان قولاً وعملاً بلا نية فهو نفاق، وإذا كان قولاً وعملاً بلا نية فهو نفاق، وإذا كان قولاً وعملاً ونية بلا سنة فهو بدعة)(٢).

أقول: وليس قصدي في هذه الدراسة الكلام عن الإيمان وبيان نزاع الناس فيه ولا الرد على الذين غلطوا فيه، فخالفوا الكتاب والسنة، فإن هذا قد تكلم فيه الأئمة من السلف والخلف، وألفت فيه الكتب المشهورة، ولشيخ الإسلام ابن تيمية كتاب في ذلك، وإنما غرضي تعريف الإيمان، وبيان أنه من أعمال القلوب التي نحن بصدد دراستها في هذا البحث، ولم

<sup>(</sup>١) انظر: «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» لأبي القاسم اللالكائي: (٢/ ٤/ ٨٤٩).

<sup>(</sup>۲) بتصرف يسير. انظر: «الإيمان» لابن تيمية: (٧/ ١٧١).

يخالف في أن الإيمان من عمل القلب إلا الكرامية (١) وحدهم، فهو عندهم قول اللسان فقط دون تصديق القلب، فخالفوا الكتاب والسنة وإجماع سلف الأمة.

# \* أصل الإيمان في القلب:

دل الكتاب والسنة على أن الإيمان: اعتقاد بالقلب وقول باللسان وعمل الجوارح. واعتقاد القلب: هو قول القلب وعمله، وقول القلب: هو تصديقه وإقراره ومعرفته.

قال ابن تيمية كَالله: (أصل الإيمان في القلب، وهو قول القلب وعمله وهو إقرار بالتصديق والحب والانقياد، وما كان في القلب فلابد أن يظهر موجبه ومقتضاه على الجوارح، وإذا لم يعمل بموجبه ومقتضاه دل على عدمه أو ضعفه، ولهذا كانت الأعمال الظاهرة من موجب إيمان القلب ومقتضاه، وهي تصديق لما في القلب ودليل عليه وشاهد له. وهي شعبة من مجموع الإيمان المطلق وبعض له، لكن ما في القلب هو الأصل لما على الجوارح)(٢).

قلت: فمن الأدلة الدالة على أن أصل الإيمان في القلب قوله تعالى: ﴿ هُوَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنًا قُل لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِن قُولُواْ أَسَلَمْنَا وَلَمَّا يَدَخُلِ ٱلإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمُ ﴿ هُوَالِكُمُ اللهِ عَن وجل عنهم الإيمان، وبيَّن أنهم لا يكونوا قُلُوبِكُمُ ﴿ \* ثَالُهُ عَنْ الله عَنْ وجل عنهم الإيمان، وبيَّن أنهم لا يكونوا

<sup>(</sup>۱) الكرامية هم أصحاب محمد بن كرام الذي كان مطرودًا من سخستان إلى غرجستان وهم طوائف. انظر: «الفرق بين الفرق»: (ص٢٠٢)، و«الملل والنحل» للشهرستاني: (ص٨٠١ ـ ١٠٨).

<sup>(</sup>۲) انظر: «الإيمان» لابن تيمية: (٧/ ٦٤٤).

<sup>(</sup>٣) سورة الحجرات، الآية: ١٤.

مؤمنين حتى يدخل الإيمان في قلوبهم، مع أن هؤلاء الأعراب معهم أصل وهو التصديق بالقلب الذي يصح به إسلامهم. وقال تعالى: ﴿حَبَّ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾(١)، وقال تعالى: ﴿ أُولَتِيكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِهُمْ ﴾ الله الله الرَّسُولُ لَا يَعَزُنكَ الَّذِينَ الله يَعْزُنكَ الَّذِينَ الله يَعْزُنكَ الَّذِينَ وَقال تعالى: ﴿ فَي يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ لَا يَعْزُنكَ الَّذِينَ الله يَعْزُنكَ اللَّذِينَ الله يَعْزُنكَ الله يَعْزَنكَ الله يَعْزَنكُ الله يَعْزَنْ الله يَعْزَنُكُ الله يَعْزَنْ الله يَعْزَنْ الله يَعْزَنْ الله يَعْزَنَهُ إِلَيْ الله يَعْزَنِهُ الله يَعْزَنْ الله يُعْزِنُهُ الله يَعْزَنْ الله يَعْزَنْ الله يَعْزَنْ الله يَعْزُنْ الله يَعْزَنْ الله يَعْزَنْ الله يَعْزُنُونَ الله يَعْزَنْ الله يَعْزَنْ الله يُعْزَنُونَ الله يُعْزِنُهُ الله يُعْزِنُهُ الله يُعْزِنُ الله يُعْزُنُونُ الله يَعْزُنُونُ الله يَعْزُنُونُ الله يَعْزُنُونُ الله يُعْرِقُونُ الله يُعْزِنُونُ الله يُعْزِنُ الله يُعْزِنُونُ الله يُعْزِنُ الله يُعْزِنُ الله يَعْزُنُونُ الله يُعْزِنُونُ الله يُعْزِنُونُ الله يُعْرِقُونُ الله يُعْرِقُونُ الله يُعْلِقُونُ الله يُعْرِنُونُ الله يُعْرِقُونُ الله يُعْرُ

فدلت هذه الآيات البينات على أن أصل الإيمان في القلب، وأن الإيمان لا يثبت لأحد حتى يدخل القلب ويقوم به.

والأدلة من السنة على أن أصل الإيمان في القلب كثيرة، منها:

قوله ﷺ: «ألا إن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله، ألا وهي القلب»(٥).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: (فإذا كان القلب صالحًا بما فيه من الإيمان علمًا وعملاً قلبيًا، لزم ضرورة صلاح الجسد بالقول الظاهر والعمل بالإيمان المطلق، كما قال أئمة أهل الحديث: قول وعمل، قول باطن وظاهر، وعمل باطن وظاهر، والظاهر تابع للباطن لازم له، متى صلح الباطن صلح الظاهر، وإذا فسد فسد)(٢) اهد.

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٢) سورة المجادلة ، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ٤١.

<sup>(</sup>٤) سورة النحل، الآية: ١٠٦.

<sup>(</sup>٥) سبق تخریجه: (ص١٠٥).

<sup>(</sup>٦) انظر: «الإيمان» لأبن تيمية: (٧/ ١٨٧).

وقال ﷺ: «من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان»(١).

وجاء في الحديث الصحيح: «ومن جاهدهم بقلبه فهو مؤمن، وليس وراء ذلك من الإيمان حبة خردل» (٢).

وقد ثبت في الحديث الصحيح رفع الأمانة والإيمان من بعض القلوب حيث قال على المحديث: «حتى يقال لرجل ما أجلده، ما أظرفه، ما أعقله، وما في قلبه مثقال حبة من خردل من إيمان»(٣).

وجاء في الحديث الذي في "صحيح مسلم" عن عقبة بن عامر وعبد الله بن عمرو بن العاص ـ رضي الله عنهما ـ أن رسول الله على قال: «لا تزال عصابة من أمتي يقاتلون على أمر الله قاهرين لعدوهم لا يضرهم من خالفهم حتى تأتيهم الساعة وهم على ذلك» فقال عبد الله: أجل ثم يبعث الله ريحًا كريح المسك، مسها مس الحرير، فلا تترك نفسًا في قلبه مثقال حبة من الإيمان إلا قبضته، ثم يبقى شرار الناس، عليهم تقوم الساعة (٤).

وثبت في «صحيح البخاري» عن أبي سعيد الخدري ـ رضي الله عنه ـ عن النبي على قال: «يدخل أهل الجنة الجنة، وأهل النار النار، ثم يقول الله

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج۱، كتاب الإيمان (۱)، باب (۲۰)، ح۶/۸۹، عن أبي سعيد بلفظه.

<sup>(</sup>۲) هذا جزء من حديث أخرجه مسلم في «صحيحه»: ج۱، كتاب الإيمان (۱)، باب (۲۰)، ح۰/ ۸۰، عن عبد الله بن مسعود ـ رضي الله عنه ـ بلفظه.

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم»: ج١، كتاب الإيمان (١)، باب (٦٤)، ح٢٣٠/ ٢٣٠، عن حذيفة بن اليمان - رضى الله عنه ...

<sup>(</sup>٤) «صحيح مسلم»: ج٣، كتاب الإمارة (٣٣)، باب (٥٣)، ح١٧٦/١٩٢٤.

تعالى: أخرجوا من كان في قلبه مثقال حبة من خردل من إيمان»(١) الحديث.

فهذه الأحاديث الصحيحة تدل على أن أصل الإيمان في القلب، وهو ما يقوم بالقلب من التصديق والاعتقاد وسائر الأقوال والأعمال القلبية الباطنة، بالإضافة إلى أنه قول باللسان وعمل بالجوارح ولكن أصله القلب.

## \* من أقوال الصحابة وغيرهم في الإيمان :

قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ لما نزلت هذه الأية ﴿ وَإِن تُبَدُّواْ مَا فِي اَللَهُ ﴿ وَإِن تُبَدُّواْ مَا فِي اَللَهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ (٢) قال: دخل قلوبهم منها شيء، ولم يدخل قلوبهم من شيء، فقال النبي ﷺ: «قولوا سمعنا وأطعنا وسلَّمنا».

قال: فألقى الله الإيمان في قلوبهم (٣).

والشاهد من هذا قوله: «فألقى الله الإيمان في قلوبهم».

وقال ابن مسعود \_ رضى الله عنه \_: «اليقين الإيمان كله» (٤).

وقال سفيان الثوري كَغْلَالله: لو أن اليقين وقع في القلب كما ينبغي لطار اشتياقًا إلى الجنة، وهربًا من النار<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج۱، كتاب الإيمان (۲)، باب (۱٥)، ح۲۲.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢٨٤.

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١، كتاب الإيمان (١)، باب (٥٧)، -٢٠٠/١٢٦.

<sup>(</sup>٤) أخرج البخاري هذا الأثر معلقًا في "صحيحه". انظر: "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١، كتاب الإيمان (٢)، باب (١).

<sup>(</sup>٥) انظر: «فتح الباري» لابن حجر: (١/ ٤٨).

وأخرج البخاري في "صحيحه" أن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال: أخبرني أبو سفيان أن هرقل قال له: سألتك هل يزيدون أم ينقصون؟ فزعمت أنهم يزيدون وكذلك الإيمان حتى يتم، وسألتك هل يرتد أحد سخطة لدينه بعد أن يدخل فيه؟ فزعمت أن لا، وكذلك الإيمان حين تخالط بشاشته القلوب لا يسخطه أحد(۱).

وقال الحسن البصري: إن الإيمان ليس بالتحلي ولا بالتمني، إنما الإيمان ما وقر في القلب وصدقه العمل (٢).

فهذه الآثار تدل على أن الإيمان هو ما وقر في القلب، من التصديق والحب والانقياد، وسائر الأقوال والأعمال القلبية التي تقوم بالقلب من توحيد الله وحبه وخشيته والتوكل عليه وإخلاص العمل له وحده وغير ذلك من أعمال القلوب التي أوجبها الله ورسوله وجعلها من الإيمان. والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) «صحیح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقیم وترتیب محمد فؤاد عبد الباقي: ج۱، کتاب الإیمان (۲)، باب (۳۸)، ح٥١، بلفظه.

<sup>(</sup>٢) انظر: «كتاب الإيمان» لابن أبي شيبة: (ص٣٦\_٣٦).

وقال الألباني في تخريجه لهذا الأثر في نفس الكتاب: (ص٣٦): (هذا موقوف على الحسن البصري ولا يصح عنه، فإن زكريا هو حكيم الحبطي وهو هالك كما قال الذهبي وقد رواه غيره من الهالكين عن الحسن عن أنس مرفوعًا، وقد تكلمت عليه في «سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة»: برقم١٠٩٨). انتهى كلام الألباني.

### الزهـــد

#### \* تعریفه:

الزهد في اللغة: ضد الرغبة، فهو خلافها، يقال: فلان زاهد في كذا وفلان راغب فيه، والرغبة هي من جنس الإرادة، فالزهد في الشيء انتفاء الإرادة له، إما مع وجود كراهته وإما مع عدم الإرادة والكراهة، بحيث لا يكون لا مريدًا له ولا كارهًا له، وكل من لم يغرب في الشيء ويريده فهو زاهد فيه (۱).

واختلف الناس في معنى الزهد المشروع:

فقيل: الزهد يكون بمعنيين: إن كان الشيء موجودًا فالزهد فيه إخراجه وخروج القلب منه وهذا زهد الأغنياء، وإن لم يكن الشيء موجودًا فالزهد فيه هو الغبطة به والرضا بالفقد وهذا زهد الفقراء (٢).

وقيل: إنما الزهد إسقاط قيمة الدنيا من القلب، وأن لا يكون لشيء عاجل في القلب وزن، فإذا سقطت قيم الأشياء واستوت في القلب فهو الزهد<sup>(٣)</sup>.

وقال الجنيد: الزهد خلو القلب عما خلت منه اليد(٤).

وعرف شيخ الإسلام ابن تيمية الزهد المشروع فقال: هو ترك الرغبة

<sup>(</sup>۱) انظر: «القاموس المحيط»: (۳۰۹/۱)، و«مختار الصحاح» للرازي: (ص۲۷٦). وانظر: «السلوك» لابن تيمية: (٦١٦/١٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: «قوت القلوب» لأبي طالب المكي: (١/ ٢٤٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: (١/ ٢٦٩).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٣٢٧).

فيماً لا ينفع في الدار الآخرة وهو فضول المباح التي لا يستعان بها على طاعة الله، مع ثقة القلب بما عند الله(١).

وهذا القول لشيخ الإسلام من أجمع ما قيل في الزهد وأحسنه.

### الزهد في الكتاب والسنة :

جاء في مواضع كثيرة من القرآن الكريم ذم الرغبة في الدنيا، والتزهيد فيها والإخبار ببقائها ونيها والإخبار ببقائها ودوامها، فقال تعالى في وصف الحياة الدنيا: ﴿ أَعْلَمُوا أَنْهَا الْمَيْوَةُ الدُّنِيا لَمِثُ وَدُوامها، فقال تعالى في وصف الحياة الدنيا: ﴿ أَعْلَمُوا أَنْهَا الْمَيْوَةُ الدُّنِيا لَمِثُ وَلَمْ وَلَكُورٌ فِي الْأَمْوَلِ وَالْأَوْلَةِ كَمْنُلِ غَيْثٍ أَجْبَ الكُفّار فَكُورٌ وَنِينَةٌ وَتَفَاخُرُ بَيْنَكُم وَتُكَاثُرٌ فِي الْأَمْوَلِ وَالْأَوْلَةِ كَمْنُلِ غَيْثٍ أَجْبَ الكُفّار نَبْلُهُ ثُمْ يَهِيجُ فَنَرَنَهُ مُصَفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَنَماً وَفِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ شَكِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى كُلَ مُتَعَمَّ الشَّمَاءِ فَاخْلُطَ بِهِ نَبَاتُ الْأَرْضِ فَأَصَبَعَ هَشِيمًا لَذَرُوهُ الدِّنِيَّ وَكَانَ اللّهُ عَلَى كُلُ مَنْ السَّمَاءِ فَاخْلُطَ بِهِ نَبَاتُ الْأَرْضِ مِنَا فَالْكَوْدِ الدُّنِي اللّهُ الْمَالُ وَالْبَنُونَ زِينَهُ الْحَيُوةِ الدُّنِيَ وَالْبَعِيمُ مَثَلَ المَّيْوِ اللّهُ اللّهُ عَلَى كُلُ مَنْ السَّمَاءِ فَاخْلُطَ بِهِ بَبَاتُ الأَرْضِ مِمَّا فَالْمُ اللّهُ عَلَى كُلُ النَّاسُ وَالْأَنْعَامُ مَثَلُ الْحَيُوةِ الدُّنِيَّ كُمَاءٍ أَنزَلْنَهُ مِنَ السَّمَاءِ فَاخْلُطَ بِهِ عَبَاتُ الأَرْضِ مِمَّا فَالْمُ النَّاسُ وَالْأَنْعَامُ حَتَى اللّهُ الْمَالُ وَالْمَنُونُ وَيِنَاهُ النَّاسُ وَالْأَنْعَامُ حَتَى اللّهُ الْمَالَ الْمَالُونَ اللّهُ النَّاسُ وَالْأَنْعَامُ حَتَى اللّهُ الْمَالُ اللّهُ الْمَالُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>۱) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (۱۱/۲۱\_۲۱).

<sup>(</sup>٢) سورة الحديد، الآية: ٢٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف، الآيتان: ٤٥\_٤٦.

<sup>(</sup>٤) سورة يونس، الآية: ٢٤.

وقد بين الله تبارك وتعالى أن متاع الدنيا قليل وأن الآخرة خير لمن اتقى، قال تعالى: ﴿ قُلْ مَنْعُ الدُّنْيَا قِلِيلٌ وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِمَنِ النَّقَىٰ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ بَلْ تُؤْثِرُونَ ٱلْحَيَوْةَ الدُّنْيَا ﴿ وَالْآخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴾ (٢).

وذم الله الرغبة في الدنيا فقال تعالى: ﴿ وَهَرِحُواْ بِالْحَيَوَةِ ٱلدُّنِيَا وَمَا ٱلْحَيَوَةُ ٱلدُّنِيَا وَاللهُ يُرِيدُ فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا مَتَنَعٌ ﴾ (٣)، وقال تعالى: ﴿ تُرِيدُونَ عَرَضَ ٱلدُّنْيَا وَٱللَّهُ يُرِيدُ الْآخِرَةِ إِلَّا مَتَنَعٌ ﴾ (٤).

وقال تعالى في قصة قارون: ﴿ فَخَرَجَ عَلَى قَرْمِهِ فِي زِينَتِهِ قَالَ ٱلَّذِينَ يُرِيدُونَ إِنَّهُ لَذُو حَظٍ عَظِيمٍ ﴿ يُرِيدُونَ إِنَّهُ لَذُو حَظٍ عَظِيمٍ ﴿ يُرِيدُونَ إِنَّهُ لَذُو حَظٍ عَظِيمٍ ﴿ يَكُولُ اللّهِ خَيْرٌ لِمَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا وَلَا يُلَقَّلُهُ اللّهِ خَيْرٌ لِمَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا وَلَا يُلَقَّلُهُ اللّهِ خَيْرٌ لِمَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا وَلَا يُلَقَّلُهُ آ إِلّا الصَّكِيرُونَ ﴾ (٥).

وذم الله تبارك وتعالى من يحب الدنيا ويؤثرها على الآخرة، قال تعالى: ﴿ كُلّا بَلْ يُحِبُّونَ ٱلْعَاجِلَةَ ﴿ وَلَذَرُونَ ٱلْآخِرَةَ ﴾ (1) ، وقال تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يَسْتَحِبُّونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنِياَ عَلَى ٱلْآخِرَةِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَيَبْغُونَهَا عِوجًا فَيَسَتَحِبُّونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنِيا عَلَى ٱلْآخِرَةِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَيَبْغُونَهَا عِوجًا أَوْلَيْهِكَ فِي ضَلَالِ بَعِيدٍ ﴾ (٧) ، وقال تعالى: ﴿ فَأَمّا مَن طَغَنْ ﴿ وَالْمَاوَىٰ ﴾ (٨) ، وقال تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنَيا لَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللللّهُ اللللللّ

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعلى، الآيتان: ١٦ ـ ١٧.

 <sup>(</sup>٣) سورة الرعد، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال، الآية: ٦٧.

<sup>(</sup>٥) سورة القصص، الآيتان: ٧٩ ـ ٨٠.

<sup>(</sup>٦) سورة القيامة، الآيتان: ٢٠ ـ ٢١.

<sup>(</sup>٧) سورة إبراهيم، الآية: ٣.

<sup>(</sup>A) سورة النازعات، الآيات: ٣٧ ـ ٣٩.

وَزِينَنَهَا نُوَقِ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُرْ فِيهَا لَا يُبْخَسُونَ ﴿ أُولَيْكَ ٱلَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا ٱلنَّارُ ﴾ (١)، وأمثال هذه الآيات في القرآن كثير.

أما الأحاديث النبوية في ذم الدنيا وحقارتها عند الله عز وجل:

فقد ثبت في "صحيح مسلم" عن جابر بن عبد الله أن رسول الله على من بالسوق داخلاً من بعض العالية، والناس كنفته، فمر بجدي أسك ميت، فتناوله فأخذ بأذنه ثم قال: "أيكم يحب أن هذا له بدرهم؟" فقالوا: ما نحب أنه لنا بشيء وما نصنع به؟ قال: "أتحبون أنه لكم؟" قالوا: والله لو كان حيًا، كان عيبًا فيه؛ لأنه أسك فكيف وهو ميت؟ فقال: "فوالله للدنيا أهون على الله من هذا عليكم"(٢).

وعن سهل بن سعد قال: قال رسول الله ﷺ: «لو كانت الدنيا تعدل عند الله جناح بعوضة ما سقى كافرًا منها شربة ماء»(٣).

وقال رسول الله ﷺ: «والله ما الدنيا في الآخرة إلا مثل ما يجعل أحدكم إصبعه في اليم فلينظر بماذا يرجع»(٤).

سورة هود، الآيتان: ١٦،١٥.

<sup>(</sup>٢) في "صحيح مسلم": ج٤، كتاب الزهد والرقائق (٥٣)، ح٧٩٩٧، ومعنى كنفته: جانبه، وجدي أسك: صغير الأذنين، انظر: "تعليق محمد فؤاد عبد الباقي على صحيح مسلم": (٤/ ٢٢٧٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في «سننه»: ج٤، كتاب الزهد (٣٧)، باب (١٣)، ح٢٣٢، وقال الترمذي: هذا حديث صحيح غريب من هذا الوجه.

<sup>(</sup>٤) في «صحيح مسلم»: ج٤، كتاب الجنة (٥١)، ح١٨٥٨/٥٥، باب (١٤)، عن المستورد أخي بني فهر.

وأخرجه الترمذي في «سننه»: ج٤، كتاب الزهد (٣٧)، باب (١٥)، ح٢٣٢٣، وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح واللفظ للترمذي.

وفي الحديث أن النبي عَلَيْ قال: «موضع سوط أحدكم في الجنة خير من الدنيا وما فيها» (١٠). الدنيا وما فيها والله أو روحة خير من الدنيا وما فيها» (١٠). وقال رسول الله عَلَيْ : «الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر» (٢٠).

وأوصى رسول الله عليه عبد الله بن عمر \_ رضي الله عنهما \_ بالزهد في الدنيا فقال: «كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل» (٣). والأحاديث في هذا الباب كثيرة.

# \* من أقوال الصحابة وغيرهم في الزهد :

كتب عمر بن الخطاب رضي الله عنه إلى أبي موسى رضي الله عنه: (أنك لم تنل عمل الآخرة بشيء أفضل من الزهد في الدنيا، وإياك ومذاق الأخلاق ودناءتها)(٤).

وقال علي بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ: (ارتحلت الدنيا مدبرة، وارتحلت الآخرة مقبلة، ولكل واحدة منهما بنون، فكونوا من أبناء الآخرة، ولا تكونوا من أبناء الدنيا، فإن اليوم عمل ولا حساب، وغدًا حساب ولا عمل) (٥٠).

<sup>(</sup>۱) في «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري»: (۱۱/...، ح ٦٤١٥)، كتاب الرقاق (۱) في «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري»: (۸۱)، باب (۲)، عن سهل بن سعد ـ رضى الله عنه ـ.

<sup>(</sup>٢) في "صحيح مسلم": ج٤، كتاب الزهد والرقائق (٥٣)، ح١/٢٩٥٦، عن أبي هريرة \_ رضى الله عنه \_.

<sup>(</sup>٣) في "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١١، كتاب الرقاق (٨١)، باب (٣)، ح٢٤١٦.

<sup>(</sup>٤) «الزهد» للإمام أحمد: (ص١٥٢)، ومذاق الأخلاق، أي: اختلاط محمودها بمذموها.

 <sup>(</sup>٥) في "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي:
 (١١/ . . .) كتاب الرقاق (٨١)، باب (٤) معلقًا.

وقال عبد الله بن عمر \_ رضي الله عنهما \_: (إذا أمسيت فلا تنتظر الصباح، وإذا أصبحت فلا تنتظر المساء، وخذ من صحتك لمرضك ومن حياتك لموتك)(١).

وقال الحسن البصري: (الزهد في الدنيا أن تبغض أهلها وتبغض ما فيها)<sup>(۲)</sup>.

وقال سفيان الثوري: (الزهد في الدنيا قصر الأمل، ليس بأكل الغليظ ولا يلبس العباء)(٣).

وقال الفضيل بن عياض: (الزهد: هو القناعة)(٤).

وقال عبد الله بن المبارك: (الزهد: هو الثقة بالله تعالى مع حب الفقر)<sup>(ه)</sup>.

وقال أبو سليمان الداراني: (الزهد: ترك ما يشغل عن الله سبحانه وتعالى) (٦٠).

وقال الفضيل بن عياض: (جعل الله الشر كله في بيت، وجعل مفتاحه حب الدنيا، وجعل الخير كله في بيت، وجعل مفتاحه الزهد)(٧).

<sup>(</sup>١) في «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١١، كتاب الرقاق (٨١)، باب (٣) معلقًا.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٣٢٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: السابق: (١/ ٣٢٦).

<sup>(</sup>٤) انظر: «قوت القلوب» لأبي طالب المكي: (١/ ٢٥٢ ـ ٢٦٧).

<sup>(</sup>٥) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٣٢٨).

<sup>(</sup>٦) انظر: «إحياء علوم الدين»: (٢١٢/٤).

 <sup>(</sup>۷) انظر: «قوت القلوب» لأبي طالب المكي: (۱/۲۵۸)، و«الرسالة القشيرية»:
 (۲/۲۳۲).

#### الزهد للعامة والخاصة:

ذهب أبو العباس بن العريف إل أن الزهد للعوام، فقال في الزهد: (هو للعوام أيضًا؛ لأنه حبس النفس عن الملذوذات وإمساكها عن فضول الشهوات ومخالفة دواعي الهوى وترك ما لا يغني من الأشياء، وهذا نقص في طريق الخاصة؛ لأنه تعظيم للدنيا واحتباس عن انتقادها، وتعذيب للظاهر بتركها مع تعلق الباطن بها)(۱).

أقول: وهذا الكلام فيه نظر، فإن أزهد الناس في الدنيا هو رسول الله وقد قال: «ما لي وما للدنيا، ما أنا في الدنيا إلا كراكب استظل تحت شجرة ثم راح وتركها»(٢).

فلم يكن رسول الله على ولا أصحابه يعظمون الدنيا لا في الظاهر ولا في الباطن، وكان من دعائه على اللهم ارزق آل محمد قوتًا»(٣).

فرسول الله على قدوة الزاهدين في الدنيا، فمن كان زاهدًا فليقتد به، وقد قال عمرو بن العاص ـ رضي الله عنهما ـ: (ما أبعد هديكم من هدي نبيكم، أما هو فكان أزهد الناس في الدنيا، وأنتم أرغب الناس فيها)(٤).

قال عبد الله بن مسعود ـ رضي الله عنه ـ لأصحابه: (أنتم أكثر صلاة وصومًا وجهادًا من أصحاب محمد ﷺ، وهم كانوا خيرًا منكم. قالوا:

<sup>(</sup>١) انظر: «طريق الهجرتين» لابن القيم: (ص٢٨٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في «سننه»: ج٤، كتاب الزهد (٣٧)، باب (٤٤)، ح ٢٣٧، وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٣) في "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١١، كتاب الرقاق (٨١)، باب (١٧)، ح١٤٦٠، عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمام أحمد في «المسند»: (٢٠٣/٤).

وكيف ذلك؟ قال: كانوا أزهد منكم في الدنيا، وأرغب منكم في الآخرة)(١).

وإذا كان هذا حال رسول الله عَلَيْهِ وأصحابه فكيف يكون الزهد للعوام؟ وكيف يكون نقصًا في حق الخاصة؟ وهل الكمال للعبد إلا بالزهد في الدنيا؟

## \* الزهد أربعة أقسام:

- ١ ـ الزهد في الحرام بتركه، وهو واجب على كل مسلم، وهو زهد
   العوام.
- ٢ ـ الزهد في الشبهة، وهو ترك ما يشتبه على العبد هل هو حلال أو
   حرام؟ وهو زهد الورعين، ويسمى زهد السلامة.
- ٣\_ الزهد في الفضول من المباح، وهو ما يفضل عن قدرة الحاجة من الطعام والشراب واللباس ونحو ذلك، وهو زهد الخواص.
- ٤ ـ زهد العبد فيما يشغله عن الله تبارك وتعالى، وهو زهد العارفين (٢).
   كما قال الشبلي لما سئل عن الزهد، قال: أن تزهد فيما سوى الله تعالى (٣).

وقال الإمام أحمد بن حنبل: الزهد على ثلاثة أوجه:

ترك الحرام، وهو زهد العوام. والثاني: ترك الفضول من الحلال وهو زهد الخواص. والثالث: ترك ما يشغل عن الله\_تعالى\_وهو زهد العارفين (٤٠).

<sup>(</sup>١) انظر: «جامع العلوم والحكم» لابن رجب: (ص٢٨٤).

<sup>(</sup>٢) انظر الكلام على هذه الأقسام في «قوت القلوب»: (١/ ٢٦٥ ـ ٢٦٨)، و«مدارج السالكين» لابن القيم: (ص٢٢٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الرسالة القشيرية»: (٢/ ٣٢٨).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: (١/ ٣٣١).

أقول: وهذا النوع من الزهد وهو الزهد فيما يشغل عن الله مجمل يحتاج إلى تفصيل فإن الصوفية قد يريدون به نسيان المخلوقات وعدم شهودها أو إنكار وجودها وكلاهما ليس بصحيح وإن كان يرجع إلى واحد من الثلاثة فهو حق.

قلت: وليس الزهد في الدنيا بفراغ اليد من المال، بل الزهد في القلب، وذلك بأن لا يكون القلب متعلقاً بحب الدنيا، بل يكون تعلقه بالله وبطاعته سواء كان يملك شيئًا من متاع الدنيا أم لا، فإن الزهد قد يكون مع الغنى، وقد يكون مع الفقر، ففي الأنبياء والسابقين الأولين ممن هو زاهد مع غناه الكثير، كداود وسليمان عليستال ونبينا على كان أجود بالخير من الربح المرسلة كما ثبت ذلك في «صحيح مسلم»(۱)، وكان لا يرد سائلاً، وقد قال عليه الصلاة والسلام -: «لو كان لي مثل أحد ذهبا ما يسرني أن لا تمر علي ثلاث ليال وعندي منه شيء إلا شيئًا أرصده لدين»(۱).

وكان أبو بكر وعثمان وعبد الرحمن بن عوف ـ رضي الله عنهم ـ من الزهاد، مع أنهم من أغنياء الصحابة (٣).

وقال أبو مسلم الخولاني: (ليس الزهادة في الدنيا بتحريم الحلال ولا إضاعة المال، إنما الزهادة في الدنيا أن تكون بما في يدي الله أوثق مما

<sup>(</sup>۱) ثبت ذلك في «صحيح مسلم»: ج٤، كتاب الفضائل (٤٢)، باب (١٢)، ح٨٠ ٢٣٠/ ٥٠، عن ابن عباس ـ رضى الله عنه.

<sup>(</sup>٢) في "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١١، كتاب الرقاق (٨١)، باب (١٤)، ح٦٤٤٥، عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ.

<sup>(</sup>٣) انظر: «مدارج السالكين» لابن القيم: (١٢/١٣\_١٣).

في يديك، وإذا أصبت بمصيبة كنت أشد رجاء لأجرها وذخرها منها لو مقت لك)(١).

وقد أنكر رسول الله على بعض الصحابة زهدهم في النكاح والنوم واللحم وذلك حتى ينقطعوا إلى عبادة الله. كما روى أنس رضي الله عنه واللحم وذلك حتى ينقطعوا إلى عبادة الله. كما روى أنس مله في السر؟ أن نفرًا من أصحاب النبي على سألوا أزواج النبي على عمله في السر؟ فقال بعضهم: لا أتزوج النساء. وقال بعضهم: لا آكل اللحم. وقال بعضهم: لا أنام على فراش. فحمد الله وأثنى عليه فقال: «ما بال أقوام على فراش. فحمد الله وأضوم وأفطر وأتزوج النساء، فمن قالوا كذا وكذا؟ لكني أصلي وأنام وأصوم وأفطر وأتزوج النساء، فمن رغب عن سنتي فليس مني (٣).

وليس من الزهد المشروع التبتل لما ثبت في «صحيح مسلم» عن سعد ابن أبي وقاص \_ رضي الله عنه \_ قال: رد رسول الله على عثمان بن

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في «الزهد»: (ص٢٥)، وأخرجه الترمذي مرفوعًا عن أبي ذر \_ رضي الله عنه \_ في «سننه»: ج٤، كتاب الزهد (٣٧)، باب (٢٩)، وقال الترمذي: هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه. وعمرو بن واقد منكر الحديث. وقال ابن رجب في كتابه «جامع العلوم والحكم» (ص٢٧٤): الصحيح وقفه، كما رواه الإمام أحمد في كتاب «الزهد».

<sup>(</sup>۲) هذا جزء من حديث في «صحيح مسلم»: ج۲، كتاب الجمعة (۷)، باب (۱۳)، حر٢/ ٤٣، عن جابر بن عبد الله ـ رضي الله عنه ـ.

<sup>(</sup>٣) في «صحيح مسلم»: ج٢، كتاب النكاح (١٦)، باب (١)، ح١٠١/ ٥، عن أنس \_ رضى الله عنه \_.

مظعون التبتل، ولو أذن له لاختصينا(١).

فالزهد المشروع: هو ترك فضول المباحات التي لا تعين على طاعة الله ـ تبارك وتعالى ـ من مطعم وملبس ومال وغير ذلك كما قال الإمام أحمد: إنما هو طعام دون طعام، ولباس دون لباس وأنها أيام قلائل (٢). وهذا هو الزهد المشروع في الظاهر.

أما الزهد الباطن فهو ثقة القلب بالله مع عدم تعلقه بالدنيا، وأما الزهد فيما ينفع في الدار الآخرة وما يستعان به على ذلك، فالزهد فيه ليس من الدين. والله تعالى أعلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) في «صحيح مسلم»: ج٢، كتاب النكاح (١٦)، ١٤٠٢، ٥، باب (١). والتبتل: هو ترك لذات الدنيا وشهواتها، والانقطاع إلى الله تعالى بالتفرغ لعبادته. انظر: «تعليق محمد فؤاد عبد الباقي على صحيح مسلم»: (٢/ ١٠٢٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: «كتاب الورع» للإمام أحمد: (ص٤٨ \_ ٤٩).

## التوكل

#### \* تعريفه:

التوكل لغة: إظهار العجز والاعتماد على الغير<sup>(1)</sup>. واصطلاحًا: التوكل اعتماد القلب على الوكيل وحده، وذلك لا يناقض حركة البدن في التعلق بالأسباب ولا ادخار المال، فيكون التفويض فيما لا وسع فيه ولا طاقة<sup>(۲)</sup>. وقيل: هو اعتماد القلب على الله وثقته به وأنه كافيه<sup>(۳)</sup>. قلت: ولابد مع ذلك من فعل الأسباب المشروعة والمباحة.

## \* التوكل في الكتاب والسنة:

أمر الله تعالى عباده المؤمنين بالتوكل عليه في مواضع من كتابه - عز وجل - كقوله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱللّهِ فَتَوَكَّلُوٓا إِن كُنتُم مُّوَمِنِينَ ﴾ (٤)، وقوله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱللّهِ فَلْيَتَوَكَّلُوٓا إِن كُنتُم مُّوَمِنِينَ ﴾ (وَمَن وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَتُوكُلُ عَلَى ٱللّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ وَ اللّهِ فَلْكِ اللّهِ إِنَّا اللّهِ إِنَّا اللّهِ إِنَّاكَ عَلَى ٱللّهِ إِنَّاكَ عَلَى ٱللّهِ إِنَّاكَ عَلَى ٱللّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ وَ الله : ﴿ فَإِذَا عَنَهْتَ فَتُوكُلُ عَلَى ٱللّهِ إِنَّ ٱللّهَ يُحِبُ الْمُتَوكِينِ ﴾ (٧)، وقال له: ﴿ فَإِذَا عَنَهْتَ فَتَوكُلُ عَلَى ٱللّهِ إِنَّ ٱللّهَ يُحِبُ ٱللّهُ عَلَى ٱللّهِ إِنَّا ٱللّهَ يُحِبُ الْمُتَوكِينِ ﴾ (٨).

<sup>(</sup>١) انظر: «مختار الصحاح» للرازي: (ص٧٣٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: «تلبيس إبليس»: (ص٢٢٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: «معارج القبول» للحافظ أحمد حكمي: (١/ ٤٠٥).

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٥) سورة إبراهيم، الآية: ١١.

<sup>(</sup>٦) سورة الطلاق، الآبة: ٣.

<sup>(</sup>٧) سورة النمل، الآية: ٧٩.

<sup>(</sup>٨) سورة آل عمران، الآية: ١٥٩.

وفي الحديث الصحيح: «هم الذين لا يسترقون، ولا يتطيرون، ولا يكتوون، وعلى ربهم يتوكلون» (١)، وكان رسول الله على يقول: «اللهم لك أسلمت، وبك آمنت، وعليك توكلت، وإليك أنبت، وبك خاصمت، اللهم إني أعوذ بعزتك لا إله إلا أنت أن تضلني أنت الحي الذي لا يموت والجن والإنس يموتون» (٢)، وقال رسول الله على: «لو أنكم كنتم تتوكلون على الله حق توكله، لرزقتم كما يُرْزَقُ الطير تغدو خماصاً وتروح بطانًا» (٣).

### \* التوكل للعامة والخاصة:

والتوكل من أعمال القلوب، مثل محبة الله والإخلاص له، قال الإمام أحمد: (التوكل عمل القلب)<sup>(3)</sup> اه. وهو من المقامات المأمور بها العامة والخاصة على السواء، وذلك خلافًا لما يتوهمه البعض من تخصيص هذه المقامات للعامة وحدهم كما ذهب صاحب «منازل السائرين» إلى جعل التوكل من مقامات العامة حين قال: (التوكل كِلة الأمر إلى مالكه والتعويل

<sup>(</sup>۱) في "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج۱، كتاب الإيمان (۱)، باب (۹۶)، ح۲۱۸/۳۷۲، عن عمران بن حصين ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله عليه قال: "يدخل الجنة من أمتي سبعون ألفًا بغير حساب" قالوا: ومن هم يا رسول الله؟ قال: "هم الذي لا يسترقون، ولا يتطيرون، ولا يكتوون، وعلى ربهم يتوكلون".

<sup>(</sup>۲) في "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب الذكر (٤٨)، باب (١٨)، ح٧١٧/ ٦٨، عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ بلفظه.

<sup>(</sup>٣) في "سنن الترمذي": ج٤، كتاب الزهد (٣٧)، ح٢٣٤٤، باب في التوكل على الله (٣٧)، عن عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_ بلفظه، قال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٤) انظر: «طريق الهجرتين» لابن القيم: (ص٣٢٩)، و«مدارج السالكين»: (٢/ ١١٤).

على وكالته وهو من أصعب منازل العامة عليهم، وأوهى السبل عند الخاصة)(١) وأخذ ذلك عنه أبو العباس بن العريف فقال: (التوكل هو للعوام أيضًا)(٢) اهـ.

وحقيقة التوكل عند من يرى أنه من مقامات العامة دون الخاصة: (أن التوكل مناضلة عن النفس في طلب القوت. والخاص لا يناضل عن نفسه. وقالوا: المتوكل يطلب بتوكله أمرًا من الأمور والعارف يشهد الأمور مفروغًا منها فلا يطلب شيئًا) (٣) اه.

قلت: وجعل التوكل من مقامات العامة باطل بل الخاصة أحوج إليه من العادات وتوكل الخواص أعظم من توكل العوام وهو من أفضل السبل عند الخاصة وأعظمها فقد أمر الله رسوله بذلك ومن أسمائه على «المتوكل»(٤)، وتوكله أعظم توكل وأمر به المؤمنين وقد تقدمت الأدلة على ذلك من الكتاب والسنة.

وأما قولهم: (أن التوكل مناضلة عن النفس في طلب القوت، والخاص لا يناضل عن نفسه) فإن التوكل في المسائل الدينية أعظم من التوكل الذي لا يطلب به إلا حظوظ الدنيا والتوكل أعم من التوكل في

<sup>(</sup>۱) انظر: «مدارج السالكين» لابن القيم: (٢/ ١٢٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: «طريق الهجرتين» لابن القيم: (ص٣٢٥).

<sup>(</sup>٣) «السلوك» لابن تيمية: (١٨/١٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في «صحيحه بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٨، كتاب التفسير (٦٥)، باب (٣)، ح٨٣٨، عن عبد الله بن عمرو ابن العاص - رضي الله عنه ـ حديثًا فيه: «أنت عبدي ورسولي، سميتك المتوكل».

<sup>(</sup>٥) «السلوك» لابن تيمية: (١٨/١٠).

مصالح الدنيا، فإن المتوكل يتوكل على الله في صلاح قلبه ودينه وحفظ لسانه، وإرادته وهذا أهم الأمور إليه، ولهذا يناجي ربه في كل صلاة بقوله: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُو إِيَّاكَ نَسْتَعِيرِ بُ ﴾(١).

فجمع بين العبادة والتوكل، وهما يجمعان الدين كله.

قال ابن القيم كَثْمَلَّهُ: (التوكل نصف الدين، والنصف الثاني الإنابة، فإن الدين استعانة وعبادة، فالتوكل هو الاستعانة، والإنابة هي العبادة) (٢) انتهى.

والذي ظن أن التوكل من مقامات العامة (ظن أن التوكل لا يطلب به إلا حظوظ الدنيا وهو غلط بل التوكل في الأمور الدينية أعظم)<sup>(٣)</sup>.

والتوكل من أمور الدين، التي لا تتم الواجبات والمستحبات إلا بها، والله سبحانه أمر رسوله والمؤمنين بالتوكل وحضهم عليه، فالله يحبه ويرضاه ويأمر به (وما كان محبوبًا لله مرضيًا له مأمور به دائمًا، لا يكون من فعل المقتصدين دون المقربين)(٤).

وأما قولهم: (أن الأمور قد فرغ منها) فهذا من جنس قول القائل في الدعاء: (أنه لا حاجة إليه لأن المطلوب إن كان مقدرًا فلا حاجة إليه وإن لم يكن مقدرًا لم ينفع الدعاء)(٥). وهو نظير قول القائل: (التوكل والدعاء لا يجلب به منفعة ولا يدفع به مضرة وإنما هو عبادة محضة، وأن حقيقة

<sup>(</sup>۱) «السلوك» لابن تيمية: (۱۸/۱۰).

<sup>(</sup>٢) انظر: «مدارج السالكين» لابن القيم: (١١٣/١).

<sup>(</sup>٣) «السلوك» لابن تيمية: (١٠/١٠).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: (١٠/ ٢١).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: (١٠/ ٢١ \_ ٢٢).

التوكل بمنزلة التفريض المحض) (١) وهذا أيضًا نظير قول من قال: (أن الدعاء إنما هو علامة محضة) (١).

وهذه الأقوال باطلة شرعًا وعقلاً ويجمعها أصل واحد: (وهو أن هؤلاء ظنوا، أن كون الأمور مقدرة يمنع أن تتوقف على أسباب مقدرة أيضًا، تكون مع العبد، ولم يعلموا أن الله سبحانه يقدر الأمور ويقضيها، بالأسباب التي جعلها معلقة بها، من أفعال العباد وغير أفعالهم، ولهذا كان طرد قولهم يوجب تعطيل الأعمال بالكلية)(١).

وقد دل القرآن الكريم والسنة النبوية على الأمر بالسعي والعمل، أخذًا بالأسباب، قال تعالى: ﴿ وَقُلِ اعْمَلُواْ فَسَيْرَى اللّهُ عَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ فَامَشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُواْ مِن رِّزْقِيمِ وَالِيّهِ النَّشُورُ ﴾ (٣)، وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَوٰةُ فَانتَشِرُواْ فِي الْأَرْضِ وَابْنَعُواْ مِن فَضِيلِ اللّهِ وَاذْكُرُواْ اللّهَ كَثِيرًا لَعَلَمُ وَنُقْلِحُونَ ﴾ (٤).

وقد سئل رسول الله على عن هذا، فأجاب عنه كما أخرج البخاري في «صحيحه» عن عمران بن حصين قال: قال رجل: يا رسول الله، أيعرف أهل الجنة من أهل النار؟ قال: «نعم». قال: فلم يعمل العاملون؟ قال: «كل يعمل لما خلق أو لما ييسر له» (٥).

<sup>(</sup>۱) «السلوك» لابن تيمية: (۱۰/ ۲۲).

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، الآية: ١٠٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الملك، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الجمعة، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في "صحيحه بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١١، كتاب القدر (٨٢)، باب حق العلم. . . (٢)، ح١٩٩٦، عن عمران بن حصين ـ رضي الله عنه ـ بلفظه.

وفي "صحيح البخاري" عن علي ـ رضي الله عنه ـ قال: "كنا في جنازة في بقيع الغرقد، فأتانا النبي على فقعد وقعدنا حوله، ومعه مخصرة فنكس فجعل ينكت بمخصرته ثم قال: ما منكم من أحد، ما من نفس منفوسة إلا كتب مكانها من الجنة والنار، إلا قد كتبت شقية أو سعيدة. فقال رجل: يا رسول الله، أفلا نتكل على كتابنا وندع العمل. فمن كان منا من أهل السعادة فسيصير إلى عمل أهل السعادة، وأما من كان منا من أهل الشقاوة فسيصير إلى عمل أهل الشقاوة؟ قال: اعملوا فكل ميسر لما خلق له، أما أهل السعادة فييسرون لعمل السعادة فييسرون لعمل السعادة. وأما أهل الشقاوة فييسرون لعمل الشقاوة. ثم قرأ: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعَطَىٰ وَأَنْقَىٰ إِنْ وَصَدَّقَ بِالمَّاسَىٰ وَ فَسَنُيسِّرُمُ لِلْمُسْرَىٰ اللهُ وَاللهُ وَلهُ وَاللهُ وَالهُ وَاللهُ وَالله

وقد جاء في ذلك أحاديث كثيرة عن النبي على ذلت على (أن تقدم العلم والكتاب بالسعيد والشقي، لا ينافي أن تكون سعادة هذا بالأعمال الصالحة وشقاوة هذا بالأعمال السيئة) (٢)، وأن كون الأمور مقدرة لا ينفي ارتباطها بالأسباب المعلقة بها من أفعال العباد وغير أفعالهم فهو سبحانه (فرغ من الأشياء وقدرها بأسبابها المفضية إليها. فكما أن المسببات من قدره الذي فرغ منه، فتقديره المقادير بأسبابها لا ينافي القيام بتلك الأسباب، بل يتوقف حصولها عليها) (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي:  $- ^{\Lambda}$ , كتاب التفسير (٦٥)، باب (٣)،  $- ^{\Lambda}$ , عن علي  $- ^{\Lambda}$ , كتاب التفسير (٦٥)، باب (٣)،  $- ^{\Lambda}$ , عن علي  $- ^{\Lambda}$  والآيات من سورة الليل:  $- ^{\Lambda}$ ,

<sup>(</sup>۲) «السلوك» لابن تيمية: (۱۰/ ۲۳).

<sup>(</sup>٣) «طريق الهجرتين» لابن القيم: (ص٣٣٧).

وقد روى أن النبي عَلَيْ سئل فقيل: يا رسول الله، أرأيت رقى نسترقيها ودواء نتداوى به وتقاة نتقيها هل ترد من قدر الله شيئًا؟ قال: «هي من قدر الله» (۱). مع أن الله سبحانه كما قدَّر خلق الأشياء بأسباب معتادة، قادر على خلقها بأسباب أخرى غير معتادة، كما خلق آدم أبو البشر عَلَيْسَكِلا من غير أبوين، وكما خلق عيسى بن مريم عَلَيْسَكِلا من غير أب.

وقد غلط بعض مشايخ الصوفية في ترك ما أمروا به من فعل الأسباب التي هي عبادة: (فيسترسل أحدهم مع القدر غير محقق لما أمر به ونهى عنه، ويجعل ذلك من باب التفويض والتوكل والجرى مع الحقيقة القدرية) (۲) وذلك لأنهم جعلوا نصب أعينهم قول القائل: (ينبغي للعبد أن يكون مع الله كالميت بين يدي الغاسل بقلبه كيف يشاء لا يكون له حركة ولا تدبير) (۳) فأدى بهم هذا إلى ترك المأمور وفعل المحظور، فسووا بين ما فرق الله بينه، بين أولياء الله وأعداء الله وبين الأبرار والفجار والمؤمنين والكفار وبين ما أمر به ونهى عنه وما أحبه ورضيه وبين ما كرهه وأبغضه.

(ولكثرة الغلط في هذا الأصل نهى رسول الله على عن الاسترسال مع القدر بدون الحرص على فعل المأمور الذي ينفع العبد) فقد روى مسلم عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على: «المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف وفي كل خير، احرص على ما ينفعك واستعن بالله

<sup>(</sup>۱) «سنن الترمذي»: ج٤، كتاب الطب (٢٩)، ح٢٠٦٥، باب ما جاء في الرقى والأدوية (٢))، عن أبي خزامة عن أبيه. قال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>۲) «السلوك» لابن تيمية: (۱۰/ ۲۸).

<sup>(</sup>٣) «الرسالة القشيرية»: (١٦/١).

<sup>(</sup>٤) «السلوك» لابن تيمية: (١٠/ ٣١).

ولا تعجزن وإن أصابك شيء فلا تقل لو أني فعلت كان كذا وكذا، ولكن قل قدر الله وما شاء فعل فإن لو تفتح عمل الشيطان»(١).

فأمر النبي ﷺ المؤمن بأن يحرص على الذي ينفعه، وأن يستعين بالله، وهذا موافق لقوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ فالتوكل الصحيح؛ هو الطريق الوسط بين قسمين:

القسم الأول: ينظرون إلى جانب الأمر والنهي، مع الإقرار لله تعالى بالألوهية، ولا ينظرون إلى جانب القضاء والتوكل. وهم مع حسن نيتهم وقصدهم يغلب عليهم الضعف والخذلان؛ لتركهم التوكل على الله الذي هو من أسباب القوة، ولهذا قال بعض السلف: (من سره أن يكون أقوى الناس، فليتوكل على الله)(٢).

أما القسم الثاني: فهم على خلاف القسم الأول، يشهدون ربوبية الله والافتقار إليه، والتوكل عليه دون التفرقة بين الأمر والنهي، وبين ما يحبه الله ويبغضه، وهذا حال كثير من الفقراء الصوفية الذين يعطلون الأمر والنهي، يسترسلون معن الحقيقة القدرية غير ناظرين إلى الحقيقة الأمرية الدينية، التي هي محبته ومرضاته وأمره ونهيه في الظاهر والباطن (ومن لم يقف عند أمره ونهيه فليس من المتقين) (٣). وهو مشابه للمشركين الذين حرموا ما لم يحرمه الله والذين شرعوا ما لم يشرعه الله.

<sup>(</sup>۱) (صحیح مسلم) ترقیم و ترتیب محمد فؤاد عبد الباقی: ج٤، کتاب القدر (٤٦)، باب (۸)، ح۲٦٦٤/ ۳٤، عن أبی هریرة ـ رضی الله عنه ـ بلفظه.

<sup>(</sup>٢) «السلوك» لابن تيمية: (١٠/ ٣٣)، و«جامع العلوم والحكم» لابن رجب: (ص٤٠٩)، هو حديث عن ابن عباس مرفوعًا ولم أجده عن غيره مرفوعًا.

<sup>(</sup>٣) «السلوك» لابن تيمية: (١٠/ ٣٤).

والقسم المحمود: أهل الطريق الوسط بين حال الفريقين في القسمين السابقين، وهم الذين يشهدون أن الله إلههم ومعبودهم، واستعانوا به على طاعته في أمره ونهيه، وبذلك حققوا قوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ مَا يَعْبُدُ وَ اللهِ عَالَى عَلَيْدًا عَلَيْدًا عَلَيْدًا في الله وقوله تعالى : ﴿ فَاعْبُدُهُ وَتُوكَ عَلَيْدًا عَلَيْدًا عَلَيْدًا عَلَيْدًا وَ الله الله وقوله تعالى : ﴿ فَالْعَبْدُهُ وَتُوكَ عَلَيْدًا عَلَيْدًا عَلَيْدًا لَا الله الله وقوله تعالى : ﴿ فَاللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

وهناك قسم رابع: وهم الذين أعرضوا عن عبادة الله واستعانته فهؤلاء عاصين لله ورسوله بل خارجين عن حقيقة الإيمان ولهذا قال طائفة من العلماء: الالتفات إلى الأسباب شرك ومحو الأسباب أن تكون أسبابًا نقص في العقل، والإعراض عن الأسباب بالكلية قدح في الشرع وإنما التوكل المأمور به ما اجتمع فيه مقتضى التوحيد والعقل والشرع)(1).

- \* والناس في التوكل على درجات :
- ١ ـ توكل العامة: وهو (من كان توكله على الله، ودعاؤه له) (٢) في حصول المباحات.
  - $Y_{-}$  توكل الخاصة: (وهو ما كان في حصول مستحبات وواجبات) $(Y_{-})$ .
  - ٣ \_ وهو (من دعاؤه وتوكله عليه في حصول محرمات فهو ظالم لنفسه (٢).
- ٤ ـ ومن أعرض عن عبادته، والتوكل عليه (فهو عاص لله ورسوله، بل خارج عن حقيقة الإيمان)<sup>(٢)</sup>.

وبهذا يتبين غلط من ظن التوكل من مقامات العامة، بل هو من أعلى المقامات وأشرف أحوال المقربين، فقد جعل الله المتوكل حبيبه فقال عز وجل: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَوَكِّلِينَ ﴾.

<sup>(</sup>۱) انظر: «إحياء علوم الدين»: (٤/ ٢٢٥)، و«طريق الهجرتين» لابن القيم: (ص٣٣٣)، و«شرح العقيدة الطحاوية»: (ص٤٥٧)، و«السلوك» لابن تيمية: (١٠/ ٣٥).

<sup>(</sup>٢) «السلوك» لابن تيمية: (١٠/ ٣٦).

## · وحقيقة التوكل:

هو صدق اعتماد القلب على الله \_ عز وجل \_ في استجلاب المصالح ودفع المضار من أمور الدنيا والآخرة كلها، وكلت الأمور كلها إليه (١).

وتحقيق التوكل لا ينافي تعاطي الأسباب، فإن الله تعالى أمر بتعاطي الأسباب، كما أمر بالتوكل فالسعي في تحقيق الأسباب بالجوارح عبادة لله إذا خلصت النية.

والتوكل على الله بالقلب إيمانٌ به، قال تعالى: ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا اَسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِبَاطِ ٱلْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللّهِ وَعَدُوَّكُمْ ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا وَقَال تعالى: ﴿ فَإِذَا فَضِيَتِ الصَّلَوْةُ فَأَنتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَابْنَغُوا مِن فَضْلِ اللّهِ ﴾ (٤).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» لابن رجب: (ص٩٠٩).

<sup>(</sup>۲) سورة الأنفال، الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ٧١.

<sup>(</sup>٤) سورة الجمعة، الآية: ١٠.

## التقوي

### \* تعریف التقوی:

في اللغة: وَقَاهُ: صَانَهُ. والوَقَايَةُ: مَا وَقَيْتَ بِهِ، واتقيتُ الشيءَ: حَذِرْتُه، والاسم التقوى: أصله تقيا، تاؤه بدل من الياء؛ لأنه من وقيت. وقَلَبُوه للفرق بين الاسم والصفة كَخَزْيا وَصَدْيا، وقوله عز وجل: ﴿هُو أَهُلُ التقوى﴾، أي: أهل أن يتقى عقابُه (١).

وتقوى الله: اسم يجمع فعل كل ما أمر الله به إيجابًا واستحبابًا، وما نهى عنه تحريمًا وتنزيهًا. وهذا يجمع حقوق الله وحقوق العباد<sup>(٢)</sup>.

فتقوى الله هي الدين كله. وتقوى العبد، هي أن يجعل بينه وبين ما يضره وقاية تقيه منه. فالتقوى هي الاحتماء عما يضره بفعل ما ينفعه، فإن ترك الضار يستلزم النافع.

والتقوى: أن يعمل الرجل بطاعة على نور من الله يرجو رحمته، وأن يترك معصيته على نور من الله يخاف عذابه (٣).

قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّمُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِ مِ يُوَّتِكُمُ كِفَلَيْنِ مِن رَحْمَتِهِ وَيَغْفِرُ لَكُمُ وَٱللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>۱) انظر: «القاموس المحيط»: (٤٠٣/٤ \_ ٤٠٤)، و«مختار الصحاح» للرازي: (ص٧٣٣)، والآية من سورة المدثر: ٥٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (١٠/ ٢٥٨ \_ ٦٥٩)، و«دليل الفالحين»: (١/ ٣٠٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (١٠/ ١٤٤ \_ ٣٣٣)، و«جامع العلوم والحكم» لابن رجب: (ص١٤٩).

<sup>(</sup>٤) سورة الحديد، الآية: ٢٨.

# التقوى في الكتاب :

ذكرت التقوى في القرآن الكريم في مواضع كثيرة، مرة يأمر الله بها كقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴾ (١)، وقوله تعالى: ﴿ وَاتَّـقُوا ٱللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ إِلَيْهِ تَحْشُرُونَ ﴾ (٢).

ومرة يمدح الله أهلها ويثني عليهم، كقوله تعالى: ﴿ وَإِن تَصَـبِرُواْ وَتَتَقُواْ فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأَمُورِ ﴾ (٣).

وفي آيات بين الله صفات المتقين، كقوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ ٱلْكِئْبُ لَا رَبَّ فِيهِ هُدَى لِلْمُنَّقِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِأَلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰهَ وَمِمَّا رَزَقَنَهُمُ مَ يُفِقُونَ ﴾ في في في أَلْزِينَ يُوْمِنُونَ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَّا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبَأَ الْأَخِرَةِ هُمُ يُفِقُونَ ﴾ ﴿ وَاللَّهِ مَا لَمُفَلِّحُونَ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ مَلْ مُلْكُونَ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ لَمُ الْمُفَلِّحُونَ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ووصفهم الله في موضع آخر من كتابه بأنهم يحسنون إلى الخلق بالإنفاق، وكظم الغيظ، والعفو عنهم، واحتمال الأذى، وأنهم يتوبون إلى الله ويستغفرونه من ذنوبهم وأنهم يتذكرون، قال تعالى: في وسَارِعُوا إلى مَغْفِرة مِن رَّبِكُمْ وَجَنَّة عَرْضُهَا السَّمَوَتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَّت لِلْمُتَقِينَ شَي الذِين يُنفِقُون فِي السَّرَآء والضَّرَآء والضَّرَآء والضَّرَة والمَعْفِينَ الْغَيْظُ والْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَالله يُعِبُ الْمُحْسِنِين شَي وَالَّذِين إِذَا فَعَلُواْ فَنحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا اَنفُسَهُمْ النَّاسِ وَالله فَاستَغْفُرُوا لِذُنُوبِهِم وَمَن يَغْفِرُ الذُنُوب إِلَا الله ولَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَافَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُون فِي السَّرَة وَمَن يَغْفِرُ الذُنُوب إِلَا الله ولَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَافَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُون فَي الله ولَا الله ولمَا يَعْفِرُ الله ولمَا يَعْفِرُ الدُنُوبِ إِلَّا الله ولمَا يَعْفِرُ ولمَا يَعْفِرُ الله ولمَا يَعْفِر ولمَا يَعْفِرُ الله ولمَا يَعْفِرُ ولمَا يَعْفِرُ ولمَا يَعْفِرُ الله ولمَا يَعْفِرُ ولمَا يَعْفِرُ ولمَا يَعْفِرُ ولمَا يَعْفَرُ ولمَا يَعْفَرُ ولمَا يَعْمُون فَي المَوْلَ الله ولمَا يَعْفِر ولمَا يَعْفِرُ ولمَا يَعْفِر ولمَا يَعْفَلُوا فَالْمُونِ فَي المَالِقُونِ ولمَا يَعْفَا ولمَا يَعْفَلُوا فَالْمَلْمُ ولمَا يَعْمُ ولمَا يَعْفِرُ ولمَا يَعْفُرُ ولمَا يَعْفِر ولمَن يَغْفِرُ ولمُن يَعْفِر ولمَا ولمَا يَعْفِرُ ولمَا يَعْفِرُ ولمَا ولمَا يَعْمُون ولمَا يَعْفِر ولمَا ولمَا يَعْفَرُون ولمَا يَعْفِر ولمَا ولمَا يَعْفِر ولمَا يَعْفِر ولمَا يَعْفَرُون ولمَا ولمَا يَعْفِر ولمَا يَعْفَر ولمَا يَعْفَرُون ولمَا يَعْفِر ولمَا ولمَا يَعْفَرُ ولمَا ولمَا يَعْفَر ولمَا يَعْفَر ولمَا ولمَا يَعْفَا ولمَا ولمَا يَعْفَر ولمَا ولمَا يَعْفَا ولمَا ولمَا يَعْفُوا ولمُن يَعْفِر ولمَا يَعْفُوا ولمُعْفَا ولمَا ولمَا يَعْفَا ولمَا ولمَا يَعْفُوا المُعْفَا ولمَا ولمَا يَعْفَا ولمَا ولمَا ولمَا يَعْفُوا ولم

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآية: ٧٠.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢٠٣.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٨٦.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآيات: ٢ ـ ٥.

 <sup>(</sup>٥) سورة آل عمران، الآيات: ١٣٣ ـ ١٣٥.

وهذا يدل على أن المتقين تقع منهم الذنوب الكبائر والصغائر، لكنهم لا يصرون عليها، بل يذكرون الله عقب وقوعها، ويستغفرون الله ويتوبون إليه، منها كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوَّا إِذَا مَسَّهُمْ طَلَيَهِ مِنَ ٱلشَّيَطُانِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴾ (١).

والتقوى في القرآن تارة تضاف إلى اسم الله جل وعلا، كقوله تعالى: 
﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّهُ وَلْتَنظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتَ لِغَدِّ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ وَيَاتَعُملُونَ ﴿ (٢) والمعنى عند إضافتها إليه سبحانه وتعالى: اتقوا سخطه وغضبه، وهو أعظم ما يتقى. وتارة تضاف التقوى إلى عقاب الله وإلى مكانه كالنار، أو إلى زمان وقوعه كيوم القيامة (٣). والمعنى: الحذر منه بفعل طاعته تعالى، قال تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِيَ أُعِدَتَ لِلْكَفِرِينَ ﴾ (٤)، وقال تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا يَوْمَا لَرُجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ﴾ (٥)، وقال تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا يَوْمَا لَرُجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ﴾ (٥)، وقال تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا اللهِ يَوْمَا لَا يَجْزَى نَفْشُ عَن نَفْسِ شَيْنًا ﴾ (٢).

وكذلك وردت التقوى في السنة مرة تضاف إلى الله عز وجل، ومرة إلى عقابه، ومرة إلى المعاصي، كقوله ﷺ: «اتقوا الظلم»(٧)، أو إلى ما يؤدي إلى ذلك من حب الدنيا والنساء كقوله ﷺ: «فاتقوا الدنيا واتقوا النساء»(٨). وسيأتي الكلام عن التقوى في السنة النبوية إن شاء الله.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٢٠١.

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: «جامع العلوم والحكم» لابن رجب: (ص١٤٨ ـ ١٤٩).

 <sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، الآية: ١٣١.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة، الآية: ٢٨١.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، الآية: ١٢٣.

<sup>(</sup>٧) سيأتي تخريجه.

<sup>(</sup>٨) هذا جزء من حديث في «صحيح مسلم»: ج٤، كتاب الذكر (٤٨)، باب (٢٦)، =

### \* معنى تقوى الله حق تقاته :

لقد أمر الله عباده المؤمنين بأن يتقوه حق تقاته، فقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّهِ عَالَى : ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَ

قال عبد الله بن مسعود ـ رضي الله عنه ـ: هو أن يطاع فلا يعصى ، وأن يذكر فلا ينسى ، وأن يشكر فلا يكفر (٢).

وقال ابن عباس\_رضي الله عنهما\_: هو أن لا يعصى الله طرفة عين (٣). وروي عن أنس \_ رضي الله عنه \_ أنه قال: لا يتقي العبد الله حق تقاته حتى يخزن لسانه (٤).

واختلف في هذه الآية فذهب سعيد بن جبير وقتادة وغيرهما إلى أن هذه الآية منسوخة بقوله تعالى: ﴿ فَأَنْقُواْ اللّهَ مَا السَّطَعْتُمُ ﴾ (٥). وذهب ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ إلى أنها محكمة ولم تنسخ، ولكن ﴿حق تقاته﴾ أن يجاهدوا في سبيله حق جهاده، ولا تأخذهم في الله لومة لائم، ويقوموا لله بالقسط، ولو على أنفسهم وآبائهم وأبنائهم (٢).

<sup>:</sup> ح٢٧٤٢/ ٩٩، عن أبي سعيد الخدري ـ رضي الله عنه.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٠٢.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الحاكم في "مستدركه" مرفوعًا، ثم قال: صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه، وقال: الأظهر أنه موقوف والله أعلم. ورجح ابن كثير أنه موقوف بإسناد صحيح، وكذلك ابن رجب. انظر: "تفسير ابن كثير": (۱/ ۳۸۷ ـ ۳۸۸)، و "جامع العلوم والحكم" لابن رجب: (ص ١٤٩ ـ ١٥٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (١٥٧/٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: «تفسير ابن كثير»: (١/ ٣٨٨).

<sup>(</sup>٥) سورة التغابن، الاية: ١٦.

 <sup>(</sup>٦) انظر: «الجامع لأحكام القرآن»: (٤/ ١٥٧ \_ ١٥٨)، و(١/١٤٤ \_ ١٤٥)، و «تفسير ابن جرير الطبري»: (١/ ٣٨٧ \_ ٣٨٨).

فيكون قوله تعالى: ﴿ فَأَنَّقُوا آللَّهَ مَا أَسْتَطَعْتُم ﴾ بيان لقوله تعالى: ﴿اتقوا الله حق تقاته ﴾. والمعنى: فاتقوا الله حق تقاته ما استطعتم. ورجح هذا القرطبي فقال: (وهذا أصوب؛ لأن النسخ إنما يكون عند عدم الجمع والجمع ممكن فهو أولى)(١).

## الخصال التي ينالها العبد بالتقوى (أو فوائد التقوى) :

في آيات كثيرة من كتاب الله بين الله الخصال التي ينالها العبد بتقوى الله \_ عز وجل \_ نلخصها، فيما يأتي:

- ١ \_ الحفظ من الأعداء، قال تعالى: ﴿ وَإِنْ نَصْبِرُواْ وَتَتَّقُواْ لَا يَضُرُّكُمْ كَنْدُهُمْ شَنْعًا ﴾ (٢).
- ٢ ـ التأييد والنصر، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَواْ وَّٱلَّذِينَ هُم تُحَسِنُونَ﴾<sup>(٣)</sup>، وقال تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاغْلَمُوٓا أَنَّ اللَّهَ مَعَ ٱلْمُنَّقِينَ﴾<sup>(٤)</sup>.
- ٣ \_ النجاة من الشدائد والرزق من حيث لا يحتسب، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مِغْرَجًا ﴿ وَيَرْزُفَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴿ (٥).
  - ٤ ـ قبول العمل، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ (٦).
- ٥ \_ أن يكون من أكرم الناس عند الله، قال تعالى: ﴿ إِنَّ أَكِّرُمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَنْقَنَكُمْ ﴿(٧).

انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (٤/ ١٥٧). (1)

سورة آل عمران، الآية: ١٢٠. **(Y)** 

سورة النحل، الآية: ١٢٨. (٣)

سورة البقرة، الآية: ١٩٤. (1)

سورة الطلاق، الآيتان: ٢\_٣. (0)

سورة المائدة، الآية: ٢٧. (7)

سورة الحجرات، الآية: ١٣. **(V)** 

- آ ـ النجاة من النار، قال تعالى: ﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَأْ كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتّْمًا مَقْضِيًّا ﴿ أَنْ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتّْمًا مَقْضِيًّا ﴿ أَنَ عَلَىٰ رَبِّكَ مَتَّمًا مَقْضِيًّا ﴿ أَنَ عَلَىٰ رَبِّكَ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّالَالَا اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا
- ٧ أن الله أعد له الجنة، قال تعالى: ﴿ وَجَنَّةٍ عَرَّضُهَا ٱلسَّمَاوَاتُ وَٱلْأَرْضُ
   أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (٣).
  - ٨ أن الله يحبه، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ (٤).
- أن له الجنات تجري من تحتها الأنهار، وقال تعالى: ﴿ لَكِنِ ٱلَّذِينَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّا اللَّاللَّا الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

سورة مريم، الآية: ٧١\_٧٢.

 <sup>(</sup>٢) سورة الليل، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٣٣.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٥) سورة يونس، الآيات: ٦٢ \_ ٦٤.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>V) سورة آل عمران، الآية: ١٩٨.

<sup>(</sup>٨) سورة الذاريات، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٩) سورة القمر، الآية: ٥٥ ـ ٥٥.

- وقال تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوْا عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّكَ تُجْرِي مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَكُرُ ﴾ (١).
- ١١ ـ أن الله يجعل له فرقانًا يفرق به بين الحق والباطل، قال تعالى:
   ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن تَـنَّقُوا ٱللهَ يَجْعَل لَكُمْ فُرُقَانًا ﴾ (٢).
- ١٢ \_ أن الله ييسر أمره، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَنَّقَ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرًا ﴾ (٣).
- ١٣ أن الله يكفر عنه سيئاته، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَنِّقِ ٱللَّهَ يُكَفِّرَ عَنْهُ سَيِّعَاتِهِ وَقَالَ تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْكِتَابِ ءَامَنُوا وَيُعْظِمْ لَهُ أَبْرًا ﴾ (٤)، وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْكِتَابِ ءَامَنُوا وَأَتَّقُوا لَكَ فَرَنَا عَنْهُمْ سَيِّعَاتِهِمْ ﴾ (٥).
- ١٤ ـ أن التقوى من أسباب الفوز، قال تعالى: ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَرَسُولُهُ وَيَخْشَ ٱللَّهَ وَيَتَقْهِ فَأُولَئِهِكَ هُمُ ٱلْفَآبِرُونَ ﴾ (٦)، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازًا ﴾ (٧).
- - ١٦ ـ التقوى سبب للفلاح، قال تعالى: ﴿ وَأَتَّقُواْ اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُقُلِحُونَ ﴾ (٩).

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال، الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الطلاق، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الطلاق، الآبة: ٥.

 <sup>(</sup>٥) سورة المائدة، الآبة: ٦٥.

<sup>(</sup>٦) سورة النور، الآية: ٥٢.

<sup>(</sup>٧) سورة النبأ، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٨) سورة القرة، الآبة: ٢٨٢.

<sup>(</sup>٩) سورة آل عمران، الآية: ١٣٠.

١٧ - التقوى خير الزاد، قال تعالى: ﴿ وَتَكَزَّوْدُواْ فَإِنَ خَيْرُ الزَّادِ النَّقْوَيُّ الْأَادِ النَّقْوَيُّ اللَّهِ اللَّهُ وَكُنَّ وَدُواْ فَإِن خَيْرُ الزَّادِ النَّقْوَيُّ اللَّهِ اللَّهُ وَكُنَّ اللَّهُ وَكُنَّ اللَّهُ وَكُنَّ اللَّهُ وَكُنَّ اللَّهُ وَكُنَّا اللَّهُ وَلَكُنَّ وَاللَّهُ وَكُنَّا اللَّهُ وَكُنَّا اللَّهُ وَكُنَّا اللَّهُ وَكُنَّا اللَّهُ وَكُنْ اللَّهُ وَكُنْ اللَّهُ وَكُنَّا اللَّهُ وَلَيْكُوا اللَّهُ وَكُنَّا اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَيْكُوا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَيْكُوا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّالَّا اللَّالَّ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّالَّا اللَّا اللَّهُ ا

۱۸ ـ التقوى خير لباس، قال تعالى: ﴿ وَلِبَاشُ ٱلتَّقَوَىٰ ذَلِكَ خَيْرٌ ﴾ (٢). فبين أن التقوى خير لباس. كما قال الشاعر:

إذا المرء لم يلبس ثيابًا من التقى تقلب عريانًا وإن كان كاسيا وخير لباس المرء طاعة ربه ولا خير فيمن كان لله عاصيا<sup>(٣)</sup> واختلف المفسرون في معناه، فقيل: هو ما يلبسه المتقون يوم القيامة، وقيل: لباس التقوى الإيمان، وقيل: هو العمل الصالح، وقيل: هو خشية الله، وقيل: هو استشعار تقوى الله تعالى فيما أمر به ونهى عنه (٤).

١٩ ـ أن العاقبة لها وأهلها، قال تعالى: ﴿ وَٱلْعَلَقِبَةُ لِللَّقَوَىٰ ﴾ (٥)، وقال تعالى: ﴿ وَٱلْعَلَقِبَةُ لِلمُتَّقِينَ ﴾ (٦).

٢٠ أن يكون من أولياء الله، قال تعالى: ﴿ إِنْ أَوْلِيَآ وَهُ ۖ إِلَّا ٱلْمُنَّقُونَ وَلَكِئَ
 أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (٧).

٢١ ـ أن الله وعده جنة الخلد، قال تعالى: ﴿ قُلْ أَذَالِكَ خَيْرٌ أَمْ جَنَّةُ اللَّهِ وَعَده أَلْمُنَّقُونَ كَانَتْ لَمُتْم جَزَاء وَمَصِيرًا ﴾ (٨).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٩٧.

 <sup>(</sup>۲) سورة الأعراف، الآية: ۲٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (٧/ ١٨٤). والبيتان للإمام الشافعي.

<sup>(</sup>٤) انظر: «تفسير ابن كثير»: (٢/ ٢٠٧)، و «الجامع لأحكام القرآن اللقرطبي: (٧/ ١٨٤\_١٨٥).

<sup>(</sup>٥) سورة طه، الَّاية: ١٣٢.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف، الآية: ١٢٨.

<sup>(</sup>٧) سورة الأنفال، الآية: ٣٤.

 <sup>(</sup>٨) سورة الفرقان، الآية: ١٥.

- ٢٢ ـ أن الله وليه، قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ ٱلظَّالِمِينَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيآ اللهُ عَضْ وَٱللَّهُ وَلِي اللهُ وَلَمْ وَاللَّهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهِ وَلَّهُ وَلِي اللهِ وَلَا اللهُ وَلَوْلِهُ وَاللَّهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهِ وَلَا اللهُ اللهِ وَاللَّهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهِ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللهِ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ اللهِ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ اللهُ وَلِي اللهُ اللهِ وَلِي اللهُ اللهِ وَاللَّالْمِنْ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ اللهِ وَلِي اللهُ اللهُ وَلِي اللهُ اللهِ وَلِي اللهُ اللهُ وَلِي اللهُ اللهُ وَلِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلِي اللهُ اللهُ وَلِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلِي اللهُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ا
- ٢٣ ـ أنها سبب لنيل البركات، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ } وَاللَّهُ اللَّهُ مَا مَنُواْ وَأَنَّ قَوْا لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكُنتِ مِّنَ السَّكَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (٢).

## \* التقوى في السنة:

ثبت في السنة النبوية في أحاديث صحيحة الأمر بتقوى الله عز وجل، منها: ما رواه النعمان بن بشير ـ رضي الله عنه ـ قال: تصدق عليَّ أبي ببعض ماله، فقالت أمي ـ عمرة بنت رواحة ـ: لا أرضى حتى تشهد رسول الله علي فانطلق أبي إلى النبي عليه: «أفعلت هذا بولدك كلهم؟»، فقال: لا، قال: «اتقوا الله واعدلوا في أولادكم» (٣).

وعن جابر بن عبد الله \_ رضي الله عنه \_ أن رسول الله على قال: «اتقوا الظلم، فإن الظلم ظلمات يوم القيامة، واتقوا الشح<sup>(٤)</sup>، فإن الشح أهلك من كان قبلكم، حملهم على أن سفكوا دماءهم واستحلوا محارمهم»<sup>(٥)</sup>.

وعن عدي بن حاتم ـ رضي الله عنه ـ عن رسول الله ﷺ أنه ذكر النار فتعوذ منها وأشاح بوجهه ثلاث مرات، ثم قال: «اتقوا النار ولو بشق

<sup>(</sup>١) سورة الجاثية، الآية: ١٩.

 <sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ٩٦.

<sup>(</sup>٣) "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٣، كتاب الهبات (٢٤)، ح١٦٢٣، بلفظه.

<sup>(</sup>٤) الشح: هو البخل مع الحرص. انظر: «مختار الصحاح» للرازي: (ص٣٣١)، وانظر: «تعليق محمد فؤاد عبد الباقي على صحيح مسلم»: (٢/ ١٩٩٦).

<sup>(</sup>٥) "صحيح مسلم" ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب البر والصلة (٤٥)، باب (١٥)، ح٨٢/٢٥٧، بلفظه.

تمرة، فإن لم تجدوا فبكلمة طيبة»(١).

وعن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: سئل رسول الله عنه عن أكثر ما يدخل الناس الجنة؟ فقال: «تقوى الله وحسن الخلق»، وسئل عن أكثر ما يدخل الناس النار؟ فقال: «الفم والفرج»(٢).

وعن سعد بن أبي وقاص \_ رضي الله عنه \_ قال: سمعت رسول الله ﷺ يَقْلِيمُ الله عَلَيْمُ الله عَلِي الله عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِي اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِي اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِي اللهُ عَلَيْمُ عَلِيْمُ عَلَيْمُ عَلِي اللهُ عَلَيْمُ عَلِيْمُ عَلِي اللهُ عَلَيْمُ عَلِي اللهُ عَلَيْمُ عَلِي اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِي اللهُ عَلَيْمُ عَلِيْمُ عَلِيْمُ عَلِي عَلَي

فهذه الأحاديث النبوية تدل على أمر الرسول على بالتقوى، وأنها تارة تضاف إلى اسم الله عز وجل -، وتارة إلى عقابه كالنار وتارة إلى ما يؤدي إلى عقابه كالظلم. وقد بيَّن رسول الله على فضل التقوى وأنها أكثر الأعمال الصالحة التي بسببها يدخل كثير من الناس الجنة.

# \* من أقوال الصحابة وغيرهم في التقوى :

سأل عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_ أُبيًّا عن التقوى فقال: هل أخذت طريقًا ذا شوك؟ قال: نعم، قال: فما عملت فيه؟ قال: تشمرت وحذرت، قال: فذاك التقوى(٤).

وكتب عمر إلى ابنه عبد الله \_ رضي الله عنهما \_: أما بعد، فإني

<sup>(</sup>۱) «صحیح مسلم» ترقیم محمد فؤاد عبد الباقی: ج۲، کتاب الزکاة (۱۲)، باب (۲۰)، ح-۱۱ / ۱۲، بلفظه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في «سننه»: ج٤، كتاب البر والصلة (٢٨)، باب (٦٢)، ح٢٠٠٤، بلفظه. وقال: هذا حديث صحيح غريب.

<sup>(</sup>٣) الخفي ومعناه: الخامل المنقطع إلى العبادة والاشتغال بأمور نفسه. انظر: «تعليق محمد فؤاد عبد الباقي على صحيح مسلم»: (٢٢٧٧). والحديث في «صحيح مسلم»: ج٤، كتاب الزهد والرقائق (٥٣)، ح٢٩٦٥/ ١١، بلفظه.

<sup>(</sup>٤) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (١/١٦٢).

أوصيك بتقوى الله \_ عز وجل \_ فإنه من اتقاه وقاه، ومن أقرضه جزاه، ومن شكره زاده، واجعل التقوى نصب عينيك وجلاء قلبك (١).

وقال ابن عمر - رضي الله عنهما -: لا يبلغ العبد حقيقة التقوى حتى يدع ما حاك في الصدر (٢). وقال أبو الدرداء - رضي الله عنه -: تمام التقوى أن يتقي الله العبد حتى يتقيه في مثقال ذرة حتى يترك بعض ما يرى أنه حلال خشية أن يكون حرامًا يكون حجابًا بينه وبين الحرام. فإن الله قد بين للعباد الذي يصيرهم إليه قال الله: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا بين للعباد الذي يصيرهم إليه قال الله: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًا يَكُونُ فلا تحقرن شيئًا من الشر أن يَسَرَهُ ﴿ فَلَ شيئًا من الشر أن تقيه ولا شيئًا من الخير أن تفعله (٣). وقال سهل بن عبد الله - رحمه الله تعالى: -: من أراد أن تصح له التقوى فليترك الذنوب كلها (٤).

وهذه الأقوال تدل على اهتمام القوم بالتقوى وسؤالهم عنها، وحرصهم على التواصي والعمل بها. نسأل الله جل وعلا أن يجعلنا من المتقين إنه على كل شيء قدير.

# التقوى وصية الله ورسوله :

التقوى جماع الخير كله، وهي وصية الله وصى بها الأولين والآخرين، قال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي اَلْأَرْضِ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا الَّذِينَ أُوتُوا اللَّهَ الْمَرْتَبُ مِن قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ اتَّقُوا اللَّهَ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) انظر: «جامع العلوم والحكم» لابن رجب: (ص١٥١).

<sup>(</sup>٢) «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١، كتاب الإيمان (١)، باب (١)، ذكره البخاري معلقًا.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الزهد» لابن المبارك» في زيادة نعيم بن حماد: (ص١٩).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٣٠٧).

 <sup>(</sup>٥) سورة النساء، الآية: ١٣١.

قال بعض العارفين: هذه الآية رحى آي القرآن، لأنه جميعه يدور عليها<sup>(۱)</sup>. وهي وصية رسول الله ﷺ لأبي ذر ومعاذ بن جبل ـ رضي الله عنهما ـ حيث قال ﷺ: «اتق الله حيثما كنت وأتبع السيئة الحسنة تمحها، وخالق الناس بخلق حسن»<sup>(۲)</sup>.

فهذه الوصية جامعة لحق الله \_ عز وجل \_ وحق عباده، وهي أنفع الوصايا لمن عقلها واتبعها فعمل بها.

#### \* التقوى من عمل القلب :

أعمال الجوارح الظاهرة تابعة لأعمال القلب الباطنة، فالأعمال الظاهرة إنما تحصل بما يقع في القلب من عظمة الله وحبه وخشيته ومراقبته.

فالتقوى من عمل القلب، وهو محلها، وقد دل على ذلك الكتاب والسنة.

فمن الكتاب؛ قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُعَظِّمْ شَعَكَيْرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى اللَّهُ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوَى أَلَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّه

<sup>(</sup>١) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (٥/٨/٥).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) سورة الحج، الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (١٢/ ٥٦).

<sup>(</sup>٥) سورة الحجرات، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٦) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (٣٠٨/١٦).

والدليل من السنة على أن التقوى في القلب، ما أخرج مسلم ـ رضي الله عنه ـ في «صحيحه» قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تحاسدوا ولا تناجشوا ولا تباغضوا ولا تدابروا ولا يبع بعضكم على بيع بعض، وكونوا عباد الله إخوانًا. المسلم أخو المسلم، لا يظلمه ولا يخذله ولا يحقره، التقوى لههنا» ويشير إلى صدره ثلاث مرات «بحسب امرىء من الشر أن يحقر أخاه المسلم، كل المسلم على المسلم حرام دمه وماله وعرضه» (١).

ومما يدل على أن التقوى في القلب الحديث القدسي المشهور عن أبي ذر - رضي الله عنه - عن النبي على وهو حديث طويل وقد جاء فيه قوله تعالى: «. . . يا عبادي لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم كانوا على أتقى قلب رجل واحد منكم ما زاد ذلك في ملكي شيئًا . . . »(٢) الحديث . فقد أضاف التقوى إلى محلها وهو القلب .

وشيخ الإسلام ابن تيمية كَظُلَشُهُ لم يتكلم عن التقوى في كتابه هذا وهي من أهم أعمال القلوب، فكل الأعمال القلبية ترجع إليها، فإنها الدين كله وهي جماع الخيرات ولهذا تكلمنا عليها في هذه الدراسة باختصار. والله أعلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب البر والصلة (٤٥)، باب (١٠)، ح٢٥٦٤/ ٣٢، بلفظه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في «صحيحه» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب البر والصلة (٤٥)، باب (١٥)، ح٧٥٧/ ٥٥، عن أبي ذر \_رضي الله عنه \_.

## الرضا

## \* تعريفه:

الرضا: سرور القلب بمر القضاء(١).

والرضا من صفات الله الثابتة بالكتاب والسنة وإجماع، قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ ﴿ أَبَدًا رَضِى اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ (٢) ، وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ النّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ (٣) ، وقال تعالى: ﴿ يَوْمَ بِلْ لاَ النّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ (٣) ، وقال تعالى: ﴿ يَوْمَ بِلْ لاَ نَفْعُ الشّفَعُ الشّفَعُ الشّفَعَةُ إِلّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرّحْمَنُ وَرَضِى لَهُ قَوْلاً ﴾ (٤) ، وقال تعالى: ﴿ ﴿ لَقَدْ رَضِى اللّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ عَتْ الشّجَرَةِ ﴾ (٥) ، وقال تعالى: ﴿ وَأَمْمَالُ مَنْ أَذِنَ لَهُ الرّحِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ عَتْ الشّجَرَةِ ﴾ (٥) ، وقال تعالى: ﴿ وَأَمْمَالُ مَنْ أَنْوَمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ عَرْبُ اللّهِ ﴾ (٢) ، وقال تعالى: ﴿ وَأَمْمَالُ مَنْ أَنْوَمِنِينُ لَكُمُ اللّهِ سَلّهُ عِنْ المؤمنين ورضاهم عنه .

وثبت في «صحيح مسلم» عن أنس بن مالك \_ رضي الله عنه \_ قال: قال رسول الله عليها: «إن الله ليرضى عن العبد أن يأكل الأكلة فيحمده عليها، أو يشرب الشربة فيحمده عليها» (^^).

<sup>(</sup>۱) انظر: «التعريفات» للجرجاني: (ص١١٦).

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ١١٩.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة، الآية: ١٠٠.

<sup>(</sup>٤) سورة طه، الآية: ١٠٩.

<sup>(</sup>٥) سورة الفتح، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٦) سورة المجادلة، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٧) سورة المائدة، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٨) «صحيح مسلم» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب الدعاء والذكر (٨)، باب (٢٤)، ح٢٧٣٤/ ٨٩، عن أنس بلفظه.

وقد أجمع سلف الأمة \_ رحمهم الله تعالى \_ على إثبات الرضى لله تعالى في في المنات لله من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل، وهو رضا حقيقى يليق بالله تعالى ليس كرضا المخلوقين (١١).

ونحن في هذا المقام بصدد البحث في رضا الناس الذي هو من أعمال القلوب وبيان منزلته وأنواعه وحكمه ومحله وما يتعلق به فنقول وبالله التوفيق:

#### \* منزلة الرضا وفضله:

تتبين منزلة الرضا وفضله من قول رسول الله ﷺ: «ذاق طعم الإيمان من رضي بالله ربًّا وبالإسلام دينًا وبمحمد رسولاً»(٢).

وقال ﷺ: «من سعادة ابن آدم استخارة الله عز وجل، ومن سعادة ابن آدم رضاه بما قضى الله، ومن شقوة ابن آدم تركه استخارة الله ومن شقوة ابن آدم سخطه بما قضى الله عز وجل»(٣).

فالرضا بالقضاء من أسباب السعادة، والتسخط على القضاء من أسباب الشقاوة، وقال على القول إلا أسباب الشقاوة، وقال على إن العين تدمع، والقلب يحزن، ولا نقول إلا ما يرضي ربنا»(٤).

<sup>(</sup>۱) انظر: «شرح لمعة الاعتقاد» لابن عثيمين: (ص٣٠).

<sup>(</sup>۲) «صحیح مسلم» ترقیم و ترتیب محمد فؤاد عبد الباقي: ج۱، کتاب الإیمان (۱)، باب (۱)، ح۲۶ (۱)، عن العباس بن عبد المطلب ـ رضي الله عنه ـ بلفظه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد في «مسنده»: (١/ ١٦٨)، عن سعد بن أبي وقاص ـ رضي الله عنه ـ بلفظه . وأخرجه الترمذي في «سننه»: ج٣، كتاب القدر (٣٠)، باب (١٥)، ح٢ ٣٣٤، عن سعد بن أبي وقاص بلفظ مقارب، وقال الترمذي: هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من حديث أبي محمد وهو أبو إبراهيم المديني فليس هو بالقوي عند أهل الحديث .

<sup>(</sup>٤) «صحیح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقیم وترتیب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٣، کتاب الجنائز (٢٣)، باب (٤٣)، ح١٣٠٣، عن أنس بن مالك رضى الله عنه ..

والنبي ﷺ سأل الله الرضى بالقضاء فقال في حديث طويل: «أسألك الرضا بعد القضاء»(١).

# أنواع الرضا ثلاثة :

النوع الأول: الرضا بفعل ما أمر الله به وترك ما نهى عنه، وهو الرضا بالقضاء الديني الشرعي، قال تعالى: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِي القضاء الديني الشرعي، قال تعالى: ﴿ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ الْحَقُ اللّهُ وَمَا فَضَيّتَ وَيُسَلّمُوا اللّهُ وَسَلّمُولُهُ اللّهُ وَسَلُولُهُ اللّهُ وَسَلُولُهُ اللّهُ وَسَلُولُهُ اللّهُ وَسَلُولُهُ وَسَلُولُهُ وَاللّهُ وَسَلُولُهُ وَاللّهُ وَسَلُولُهُ وَاللّهُ وَسَلُولُهُ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ وَسَلُولُهُ وَسَلُولُهُ وَاللّهُ وَسَلُولُهُ وَاللّهُ وَسَلّمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ وَصَلّمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ وَكَالُوا حَسَلُكُ اللّهُ وَيَسُولُهُ وَاللّهُ وَكَالُولُهُ وَاللّهُ وَكَالُولُهُ وَاللّهُ وَكَالُولُهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَمَا مَنْعَهُمْ أَن تُقْبَلُ مِنْهُمْ نَفَقَتُهُمْ وَقَالُ اللّهُ وَيَرسُولُهُ وَلَا يَا اللّهُ وَمَا مَنْعَهُمْ أَن تُقْبَلُ مِنْهُمْ نَفَقَتُهُمْ وَاللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلَا يَا اللّهُ وَلَا يَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا يَا اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلّمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللل

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي: (٢/ ٥٤ ـ ٥٥)، في السهو: باب نوع آخر من الدعاء عن عمار بن ياسر ـ رضي الله عنه ـ، وصححه الحاكم: (١/ ٥٢٤)، ووافقه الذهبي.

وأخرجه الإمام أحمد في «المسند»: (٤/ ٢٦٤)، عن عمار ـ رضى الله عنه ـ..

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ٦٥.

 <sup>(</sup>٣) سورة التوبة، الآية: ٦٢.

 <sup>(</sup>٤) سورة التوبة، الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٥) سورة محمد، الآية: ٢٨.

 <sup>(</sup>٦) سورة التوبة، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٧) سورة التوبة، الآية: ٥٨.

النوع الثاني: الرضا بما يفعله الرب بعبده من المصائب التي يبتليه بها، كالفقر والمرض وهو الرضا بالقضاء الكوني القدري، قال تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُم بِشَيْءٍ مِنَ الْخَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصِ مِنَ الْأَمُولِ وَالْأَنفُسِ وَالشَّمَرَتِّ وَبَشِرِ الصَّبِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالظَّمْرَةِ وَحِينَ الْبَأْسِ وَالشَّمْرَةِ وَجِينَ الْبَأْسِ وَالشَّمْرَةِ وَجِينَ الْبَأْسِ وَالشَّمْرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالطَّمْرَةِ وَجِينَ الْبَأْسِ وَالشَّمْرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالطَّمْرَةِ وَجِينَ الْبَأْسِ وَالشَّمْرُ اللَّهُ وَالطَّمْرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالطَّمْرَةِ وَجِينَ الْبَأْسِ وَالشَّمْرُ اللَّهِ وَالطَّمْرِينَ فِي الْبَأْسَاءُ وَالطَّمْرَةُ وَلَوْلُولُ وَالْمَحْتَ وَلَمَا يَأْتِكُم مَّثُلُ اللَّذِينَ خَلَوا مِن وَقَالَ رسولَ اللهِ وَاللَّهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ لابن عباس وَلَيْ اللهُ عنهما ـ: ﴿ إِن استطعت أَن تعمل لله بالرضا مع اليقين فافعل، فإن في الصبر على ما تكره خيرًا كثيرًا كثيرًا اللهُ ال

وقد تنازع العلماء في الرضا بالقضاء الكوني القدري هل هو واجب أم مستحب؟

ورجح شيخ الإسلام ابن تيمية أنه مستحب وليس بواجب، وأن الواجب هو الصبر، قال ـ رحمه الله تعالى ـ: (ولهذا لم يجيء في القرآن إلا مدح الراضين لا إيجاب ذلك»(٥).

وقال: (وأما ما يروى من الأثر: «من لم يصبر على بلائي، ولم

سورة البقرة، الآية: ١٥٥.

 <sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ١٧٧.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٢١٤.

<sup>(3)</sup> أخرجه أبو نعيم في "الحلية" في: (١/ ١/ ٣١٤)، بلفظ مقارب.
وأخرج الإمام أحمد في "مسنده": (١/ ٣٠٧) حديث ابن عباس الذي فيه "احفظ الله
يحفظك . . . إلخ"، وفيه: "واعلم أن في الصبر على ما تكره خيرًا كثيرًا"، وذكره
الإمام ابن تيمية بلفظه هذا في كتابه "الاستقامة": (٢/ ٧٤ \_ ٧٥)، وذكره أبو طالب
المكى في "قوت القلوب": (٢/ ٣٨ \_ ٣٩)، بلفظ نحوه.

<sup>(</sup>٥) «السلوك» لابن تيمية: (١٠/ ٤١).

يرضا بقضائي فليتخذ ربًّا سوائي» فهذا أثر إسرائيل، ليس يصح عن النبي (١٠).

وقال عمر بن عبد العزيز: (الرضا قليل ولكن الصبر معول المؤمن) (٢). قلت: وبهذا يتبين أن الرضا بالقضاء الكوني القدري مستحب وليس بواجب على الراجع.

النوع الثالث: الرضا بالمنهيات كالكفر والفسوق والعصيان، فالذي عليه أئمة الدين والعلماء المعتبرون أنه لا يشرع الرضا بها، كما لا تشرع محبتها، وأنها حرام يعاقب عليها. فإن الله سبحانه وتعالى لا يرضاها ولا يحبها، وإن كان قد قدرها وقضاها كما قال تعالى: ﴿ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ الْكُثُرِّ ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ وَاللّهُ لَا يُحِبُ الفَسَادَ ﴾ (٤)، وقال تعالى: ﴿ وَهُوَ مَعَهُمُ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لا يَرْضَىٰ مِن القَوْلِ ﴿ فَهُو مَعَهُمُ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لا يَرْضَىٰ مِن القَوْلِ ﴿ وَهُو مَعَهُمُ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لا يَرْضَىٰ مِن القَوْلِ ﴿ وَهُو مَعَهُمُ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لا يَرْضَىٰ مِن القَوْلِ ﴿ وَهُو مَعَهُمُ اللّهُ مُنَا اللّهُ عَلَيْهِمُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَمَالُهُمْ أَن سَخِط اللّهُ عَنِ الْقَوْرِ الْفَاسِقِين ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ فَإِن تَرْضَوّا عَنْهُمْ قَالِ اللّهُ لا يَرْضَىٰ عَنِ الْقَوْرِ الْفَاسِقِين ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ فَإِن تَرْضَوّا عَنْهُمْ قَالِ اللّهُ لا يَرْضَىٰ عَنِ الْقَوْرِ الْفَاسِقِين ﴾ (٧)، وقال تعالى: ﴿ فَإِنْ تَرْضَوّا عَنْهُمْ قَالِ اللّهُ لا يَرْضَىٰ عَنِ الْقَوْرِ الْفَاسِقِين ﴾ (٩) وقال تعالى: ﴿ فَلَمّا عَاسَفُونَا انْنَقَمْنَا مِنْهُمْ وَالْ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي الْعَدَابِ هُمْ خَالِدُونَ ﴾ (٨) وقال تعالى: ﴿ فَلَمّا عَاسَفُونَا انْنَقَمْنَا مِنْهُمْ وَالْ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي الْعَدَابِ فَالْعَالَمُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ ال

<sup>(</sup>۱) «مدارج السالكين»: (۲/ ۱۷۱).

<sup>(</sup>٢) «الزهد» للإمام أحمد: (ص٣٥٧).

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر، الآية: ٧.

 <sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ٢٠٥.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء، الآية: ١٠٨.

<sup>(</sup>٦) سورة محمد، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>V) سورة التوبة، الآبة: ٩٦.

<sup>(</sup>٨) سورة المائدة، الآية: ٨٠.

<sup>(</sup>٩) سورة الزخرف، الآية: ٥٥.

فإذا كان الله \_ عز وجل \_ لا يرضى لهم ما عملوه من الكفر والفسوق والعصيان بل يسخطه لهم، ويغضب عليهم ويعذبهم، فكيف يشرع للمؤمن أن يرضى بذلك وأن لا يسخط ويغضب لما يسخط الله ويغضبه؟!

وذهبت طائفة إلى أن المنهيات من الكفر والفسوق والعصيان ترضى من جهة كونها مضافة إلى الله خلقًا وتسخط من جهة كونها مضافة إلى العبد فعلاً وكسبًا. وهذا القول لا ينافي الذي قبله بل هما يعودان إلى أصل واحد، وهو أن الله \_ سبحانه وتعالى \_ إنما قدر الأشياء لحكمة، فهي باعتبار تلك الحكمة تكون محبوبة مرضية، وقد تكون في نفسها مكروهة مسخوطة؛ إذ الشيء الواحد يمكن أن يجتمع فيه وصفان يحب من أحدهما ويكره من الآخر (١). كما جاء في الحديث الصحيح: «ما ترددت عن شيء أنا فاعله ترددي عن قبض نفس عبدي المؤمن يكره الموت وأكره مساءته ولابد له منه» (٢).

## \* وقد ضل في الرضا بالمنهيات طائفتان من الناس:

## \_ الطائفة الأولى:

قوم من أهل الكلام المنتسبين إلى السنة في مناظرة قدرية، حيث ظنوا أن محبة الله ورضاه وغضبه وسخطه يرجع إلى إرادته سبحانه وتعالى، وقد علموا أنه مريد لجميع المخلوقات خلافًا للقدرية. وقالوا: هو أيضًا محب لها مريد لها، ثم أخذوا يحرفون الكلم عن مواضعه. فقالوا: لا يحب

<sup>(</sup>١) انظر: «الاستقامة»: (٢/ ٧٥ ـ ٧٦).

<sup>(</sup>٢) "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١١، كتاب الرقاق (٨١)، باب التواضع (٣٨)، ح٢٠٥٢، عن أبي هريرة - رضي الله عنه -.

الفساد، بمعنى لا يريد الفساد، أي: لا يريده للمؤمنين، ولا يرضى لعباده الكفر، بمعنى لا يريده، أي: لا يريده للمؤمنين، وهذا خطأ عظيم.

فإن هذا عندهم بمنزلة أن يقال: لا يحب الإيمان، ولا يرضى لعباده الإيمان بمعنى لا يريده للكافرين ولا يرضاه للكافرين.

#### \_ الطائفة الثانية:

من غالطي المتصوفة شربوا من هذه العين، فشهدوا أن الله رب جميع المخلوقات وعلموا أنه قدر كل شيء وشاءه، وظنوا أنهم لا يكونون راضين حتى يرضوا بكل ما يقدره الله ويقضيه من الكفر والفسوق والعصيان. وهذا أدى بهم إلى عدم التفريق بين المأمور والمحظور، فيجعلون الذين آمنوا وعملوا الصالحات كالمفسدين في الأرض، والمتقين كالفجار، والمجرمين كالمسلمين (۱).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: (والمؤمن إنما فارق الكفر بالإيمان بالله ورسله، وبتصديقهم فيما أخبروا وطاعتهم فيما أمروا، واتباع ما يرضاه الله ويحبه دون ما يقضيه ويقدره من الكفر والفسوق والعصيان، ولكن يرضى بما أصابه من المصائب، لا بما فعله من المعايب فهو من الذنوب يستغفر وعلى المصائب يصبر)(٢) اهـ.

#### \* محل الرضا:

يكون الرضا بعد وقوع القضاء، ولهذا كان رسول الله ﷺ يقول في دعائه في الصلاة: «اللهم إنى أسألك الرضا بعد القضاء»(٣).

<sup>(</sup>۱) انظر: «الاستقامة» لابن تيمية: (٢/ ٧٦ - ٧٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: (٢/ ٧٩).

<sup>(</sup>٣) سبق تخریجه فی (ص۲۱۰).

وقد سؤل أبو عثمان (١) عن قول النبي عَلَيْةِ: «أسألك الرضا بعد القضاء» فقال: لأن الرضا قبل القضاء عزم على الرضا، والرضا بعد القضاء هو الرضا (٢).

والعزم قد يدوم وقد ينفسخ وما أكثر انفساخ عزائم الناس كما يذكر عن سمنون المحب أنه كان يقول:

وليس لي في سواك حظ فكيف ما شئت فامتحني فأخذه العسر من ساعته، أي: حصر بوله، فكان يدور على المكاتب ويفرق الجوز على الصبيان، ويقول: (ادعوا لعمكم الكذاب)(٣).

<sup>(</sup>۱) هو أبو عثمان سعيد بن إسماعيل بن منصور الحيري النيسابوري، وأصله من الري، ثم انتقل إلى نيسابور وأقام بها حتى توفي سنة ٢٩٨هـ. من كلامه: من أمر السنة على نفسه قولاً وفعلاً نطق بالبدعة قال نفسه قولاً وفعلاً نطق بالبدعة قال تعالى: ﴿وإن تطيعوه تهدوا﴾ سورة النور: (٥٤). انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ١٢٠)، و«صفة الصفوة» لابن الجوزى: (١/ ٥٨ - ٨٨).

<sup>(</sup>۲) انظر: «الرسالة القشيرية»: (۲/ ٤٢٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ١٣٣)، و«حلية الأولياء»: (١٠/ ٣١٠).

<sup>(</sup>٤) «صحیح مسلم»: ج٤، کتاب الذکر (٤٨)، باب (٧)، ح٢٦/٢٦٨، عن أنس \_ رضى الله عنه\_بلفظه.

ولهذا نهي المرء أن يعرض نفسه للبلاء بأن يوجب على نفسه شيئًا لم يوجبه الشارع عليه إما بعزم أو نذر، ونحو ذلك فقد ثبت عن النبي على نهى عن النذر وعن تمني لقاء العدو<sup>(۱)</sup>. وغالب من يفعل ذلك يبتلى بنقض العهود، قال تعالى: ﴿ ﴿ وَمِنْهُم مَّنْ عَلَهَدَ اللّهَ لَيِنَ ءَاتَنَنَا مِن فَضَّلِهِ مَن طَهَدَ اللّهَ لَيِنَ ءَاتَنَنَا مِن فَضَّلِهِ مَن طَهَدَ اللّهَ لَيِنَ ءَاتَنَنَا مِن فَضَّلِهِ مَن طَهَدَ اللّهَ لَيْ وَمِنْهُم مَّنَ عَلَهَ اللّهَ لَيْ وَمَوْلُوا وَهُم النَصَد قَن وَلَنكُونَنَ مِن الصَّلِحِينَ ﴿ فَالمَا ءَاتَنهُ مِن فَضَلِهِ مَغُلُوا بِهِ وَتَوَلّوا وَهُم مُعْرضُون ﴿ فَا فَلَكُ مَا اللّهُ مَا وَعَدُوهُ وَيِمَا مُعْرضُون ﴿ فَا لَكُ يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ بِمَا أَخَلَقُوا اللّهَ مَا وَعَدُوهُ وَيِمَا مُعْرضُون ﴿ فَا يَكُونُ اللّهَ مَا وَعَدُوهُ وَيِمَا مَلُوا يَكُونُ اللّهَ مَا وَعَدُوهُ وَيَمَا اللّهَ اللّهَ اللّهَ يَعْمَمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ مَن الرّهَا حَقّا يكون بعد القضاء وأما قبله فهو عزم على الرضا قد يدوم هذا العزم وقد ينفسخ.

# \* البكاء على الميت هل ينافي الرضا؟

البكاء على الميت لا ينافي الرضا إذا كان على وجه الرحمة للميت، بل هو مستحب بخلاف البكاء على الميت لفوات حظه منه، وبهذا يعرف معنى قول النبي على لما بكى على الميت، وقال: «هذه رحمة جعلها الله في قلوب عباده، وإنما يرحم الله من عباده الرحماء»(٣).

فبكاء النبي على الميت ليس كبكاء من يبكي جزعًا وفزعًا من القضاء أو لفوات حظه وإنما بكاؤه على ألفضاء أو لفوات حظه وإنما بكاؤه على ألفضيل بن عياض ضحك لما مات ابنه «علي» فقيل له في ذلك فقال: (إن الله عز وجل أحب أمرًا فأحببت ما أحب الله)(٤).

<sup>(</sup>١) تقدم الكلام في ذلك في (ص١٦٢).

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، الآيات: ٧٥ ـ ٧٨).

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٢، كتاب الجنائز (١١)، باب (٦)، ح٣١/ ١١، عن أسامة بن زيد ـ رضى الله عنه \_.

<sup>(</sup>٤) انظر: «الرسالة القشيرية: (١/ ٦٤)، و«حلية الأولياء» لأبي نعيم: (٤/ ٨/ ١٠٠).

وهذه منه حسنة بالنسبة إلى حال أهل الجزع. وحال النبي عَلَيْهُ أفضل وأكمل لأن قلبة عَلَيْهُ اتسع للرضا عن الله والبكاء رحمة للصبي. والفضيل لم يتسع قلبه للرضا والرحمة معالًا).

## بعض أقوال الصحابة وغيرهم في الرضا:

كتب عمر بن الخطاب إلى أبي موسى الأشعري \_ رضي الله عنهما \_: (أما بعد: فإن الخير كله في الرضا فإن استطعت وإلا فاصبر)(٢).

وقال عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_: (ما أبالي على أي حال أصبحت وأمسيت من شدة أو رخاء)(٣).

وقال أبو الدرداء \_ رضي الله عنه \_: (إذا قضى الله قضاء أحب أن يرضى بقضائه)(٤).

وقال عبد الله بن مسعود ـ رضي الله عنه ـ: (ما أبالي إذا رجعت إلى أهلي على أي حال أراهم بسراء أم بضراء وما أصبحت على حال فتمنيت سواها) (٥).

وقال أبو الدرداء \_ رضي الله عنه \_: (ذروة الإيمان أربع خلال: الصبر للحكم، والرضا بالقدر، والإخلاص للتوكل، والاستسلام للرب)(١٦).

<sup>(</sup>۱) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (۱۰/ ۲۷)، و«مدارج السالكين»: (۲/ ۲۰۹).

<sup>(</sup>۲) انظر: «الرسالة القشيرية»: (۲/ ٤٢٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: «قوت القلوب» لأبي طالب المكي: (٢/ ٤٠).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الزهد» لابن المبارك فيما زاده نعيم بن حماد على المروزي: (ص٣٦).

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: (ص٣٢).

<sup>(</sup>٦) انظر: «الزهد» لابن المبارك فيما زادة نعيم بن حماد: (ص٣١).

وقال عمر بن عبد العزيز كَغْلَلْهُ: (أصبحت ومالي سرور إلا في انتظار مواقع القدر)(١).

وقال الفضيل بن عياض كَثَلَمُّهُ لبشر الحافي: (الرضا أفضل من الزهد في الدنيا؛ لأن الراضي لا يتمنى فوق منزلته) (٢). وبهذا انتهى الكلام عن الرضا، ولله الحمد والمنة والله تعالى أعلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر: «قوت القلوب» لأبي طالب المكي: (٢/ ٤٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الرسالة القشيرية»: (٢/ ٤٢٥).

### الحيزي

### \* تعريف الحزن:

الحَزَنُ لغة: ضد السرور، وقيل: الحُزْنُ-بالضم ويحرك-: الهم (١).

# \* الحزن في الكتاب والسنة :

ذكر الحزن في القرآن كثيرًا منهيًّا عنه أو منفيًّا، وليس الحزن من خلق الرسول على (فلم يأمر الله به ولا رسوله، بل قد نهى عنه في مواضع، وإن تعلق الأمر بالدين) (٢)، قال تعالى: ﴿ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَعَزَنُواْ وَالْنَمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ وَلَا تَعَزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقِ مِمَّا كُنتُم مُّوْمِنِينَ ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ وَلَا تَعَزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقِ مِمَّا يَعْمَلُونَ ﴾ (٤)، ونهى رسول الله عَلَيْ صاحبه أبا بكر عن الحزن كما في يَمْكُرُونَ ﴾ (٤)، ونهى رسول الله عَلَيْ صاحبه أبا بكر عن الحزن كما في قوله تعالى: ﴿ إِذْ يَكُولُ لِصَنْجِهِهِ لَا تَحْدَرُنْ إِنَ اللّهَ مَعَنَا اللهِ (٥).

ونهى الله ورسوله عن الحزن؛ (لأنه لا يجلب منفعة ولا يدفع مضرة، فلا فائدة فيه لا يأمر الله به)(٢).

ولأن الحزن (لا مصلحة فيه للقلب، وأحب شيء إلى الشيطان، أن يحزن العبد ليقطعه عن سيره ويوقفه عن سلوكه) (٧)، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلنَّبَعَوَىٰ مِنَ ٱلشَّيْطُنِ لِيَحْزُكَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ (٨).

<sup>(</sup>١) «مختار الصحاح» للرازي: (ص١٣٤)، و«القاموس المحيط»: (١٥/٤).

<sup>(</sup>Y) «السلوك» لابن تيمية: (١٦/١٠).

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٣٩.

<sup>(</sup>٤) سورة النحل، الآية: ١٢٧.

<sup>(</sup>٥) سورة التوبة، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٦) «السلوك» لابن تيمية: (١٦/١٠).

<sup>(</sup>V) «مدارج السالكين» لابن القيم: (١/٥٠٦).

<sup>(</sup>٨) سورة المجادلة، الآية: ١٠.

وقد تعوذ النبي ﷺ من الحزن فقال: «اللهم إني أعوذ بك من الهم والحزن»(١).

#### \* ليس الحزن من منازل السائرين إلى الله:

وقد غلط من جعل الحزن من منازل السائرين إلى الله، كالهروي في كتابه «منازل السائرين» قال: (ومن منازل ﴿ إِيَّاكَ نَعُبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَكِلْكَ أَبُو القاسم القشيري حيث بوب للحزن في رسالته وقال: (والحزن من أوصاف أهل السلوك) (٣). وهذا خلاف ما دل عليه الكتاب والسنة.

وأما ما روى: «أن الله يحب كل قلب حزين» فالحزن مصيبة من المصائب، التي يبتلي الله بها عبده، فإذا ابتلى به العبد فصبر عليه، أحب صبره على بلائه (٤).

وأما الأثر الآخر: "إذا أحب الله عبدًا نصب في قلبه نائحه، وإذا أبغض عبدًا جعل في قلبه مزمارًا» فأثر إسرائيلي لا يحتج به، وإن كان له معنى صحيح؛ فإن المؤمن حزين على ذنوبه، والفاجر لاه لاعب، مترنم فرح)(٢).

<sup>(</sup>۱) ورد هذا في حديث طويل أخرجه البخاري في "صحيحه بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٦، كتاب الجهاد (٥٦)، باب (٧٤)، ح٣٠٨، عن أنس بن مالك \_رضى الله عنه \_.

<sup>(</sup>۲) «مدارج السالكين»: (۱/ ٥٠٥).

<sup>(</sup>٣) «الرسالة القشيرية»: (١/ ٣٦٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: «مدارج السالكين»: (١/٥٠٧).

<sup>(</sup>٥) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٣٦٩\_٣٦٩).

<sup>(</sup>٦) انظر: «مدارج السالكين»: (١/ ٥٠٧).

ولا يأثم صاحب الحزن إذا لم يقترن بحزنه محرم، كمن يحزن على المصائب لقول النبي على: "إن الله لا يؤاخذ بدمع العين ولا يحزن القلب، ولكن يؤاخذ على هذا ويرحم، وأشار بيده إلى لسانه"(۱)، وقال على: "إن العين تدمع والقلب يحزن ولا نقول إلا ما يرضي ربنا"(۱)، فيعفى عن الحزن (إذا لم يقترن به ما يكرهه الله)(۳). أما إذا كان الحزن على وجه التسخط للقضاء فهو مناف للرضا، وهذا منهى عنه.

وقد يثاب على الحزن إذا اقترن به ما يحمد عليه (كالحزين على مصيبة في دينه وعلى مصائب المسلمين عمومًا) (٤) فيثاب لما في قلبه من حب الخير وبغض الشر لا من جهة الحزن، ولقوله على في الحديث الصحيح: «ما يصيب المؤمن من وصب ولا نصب ولا سقم ولا حزن حتى الهم يهمه إلا كفر الله به من سيئاته (٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في "صحيحه بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٣، كتاب الجنائز (٢٣)، باب البكاء عند المريض (٤٤)، ح١٣٠٤، عن عبد الله بن عمر - رضى الله عنه - بلفظ نحوه.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه البخاري في «صحيحه بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٣، كتاب الجنائز (٢٣)، ح١٣٠٣، باب قول النبي ﷺ: "إنا بك لمحزونون»، عن أنس بن مالك \_ رضى الله عنه \_ بلفظه .

<sup>(</sup>٣) «السلوك» لابن تيمية: (١٠/ ٤٦).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: (١٧/١٠).

<sup>(</sup>٥) "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب البر والصلة والآداب (٤٥)، باب (١٤)، ح٧٢٥٢/ ٥٢، عن أبي سعيد الخدري وأبي هريرة بلفظه.

وصب، الوصب: الوجع اللازم ومنه قوله تعالى: ﴿وله عذاب واصب﴾ [الصافات: ٩]، أي: لازم ثابت. «مختار الصحاح» للرازي: (ص٧٢٤).

ولا نصب: النصب التعب. «مختار الصحاح» للرازي: (ص٦٦١). يهمه، أي: يغمه. =

وقد غلط أبو القاسم القشيري في رسالته حين قال: (وروي أن رسول الله عليه كان متواصل الأحزان دائم الفكر) (١). فإن حديث هند بن أبي هالة (٢) في صفة النبي عليه: (أنه كان متواصل الأحزان) حديث لا يثبت وفي إسناده من لا يعرف (٣). بل قد نهاه الله عن الحزن، كما أنه كان يتعوذ بالله من الحزن وقد تقدم ذلك، وكان عليه دائم البشر يبش في وجوه أصحابه. وأما قوله تعالى عن نبيه يعقوب عليه في ﴿ وَٱبْيَضَتْ عَيْنَاهُ مِن الْحُزْنِ ﴿ وَٱبْيَضَتْ عَيْنَاهُ مِن الْحُزْنِ ﴿ وَابْعَلَى الله بمصابه بفقد ولده وحبيبه، وأنه ابتلاه بذلك.

والحزن من المصائب التي تصيب الناس في الدنيا، مؤمنهم وكافرهم، ولذلك يقول أهل الجنة إذا دخلوها: ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي ٓ أَذَهَبَ عَنَا الْحَبْ وَكَافُرُهُم ، ولذلك يقول أهل الجنة إذا دخلوها: ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي ٓ أَذَهَ مَن الصبر ٱلْحَبُونُ أَنْ ﴿ وَيَنْهَى عَن الْحَزْنُ : (إذا أفضى إلى ترك مأمور من الصبر والجهاد، وجلب منفعة ودفع مضرة) (٢٠).

ويكون الحزن مذمومًا إذا (أفضى إلى ضعف القلب واشتغاله به عن فعل ما أمر الله به ورسوله)(٧). والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) «الرسالة القشيرية»: (١/ ٣٦٩).

<sup>(</sup>۲) هو هند بن أبي هالة واسم أبي هالة النباش بن زرارة، ويقال: زرارة بن النباش التميمي. ويقال: مالك بن نباش بن زرارة، وفي حديثه من لا يعرف. وقال ابن عبد البر: كان هند فصيحًا بليغًا وصف حلية النبي على فأحسن وأمعن. قتل هند مع علي في وقعة الجمل وقال أبو حاتم الرازي: روى عنه قوم مجهولون فما ذنب «هند» حتى أدخله البخاري في الضعفاء؟ انظر: «تهذيب التهذيب» لابن حجر: (۱۱/۲۷-۳۳).

<sup>(</sup>٣) انظر: «مدارج السالكين» لابن القيم: (١/ ٥٠٧).

 <sup>(</sup>٤) سورة يوسف، الآية: ٨٤.

<sup>(</sup>٥) سورة فاطر، الآية: ٣٤.

<sup>(</sup>٦) «السلوك» لابن تيمية: (١٧/١٠).

<sup>(</sup>V) المصدر السابق: نفسه.

## الرجاء

#### \* تعريف الرجاء:

الرجاء بالمد في اللغة: من الأمل ضد اليأس (١). يقال: فعلت رجاء كذا ورجاء كذا، بمعنى: طمعي فيه وأملي (٢). وقد يكون الرجاء بمعنى الخوف، كما في قوله تعالى: ﴿ مَّا لَكُمْ لَا نُرْجُونَ لِلَّهِ وَقَالًا ﴾ (٣)، أي: ما لكم لا تخافون لله عظمة وقدرة على أحدكم بالعقوبة (٤).

والرجا ـ بالقصر \_: ناحية البئر وحافتاها وكل ناحية رجا(٥).

وحقيقة الرجاء: تعلق القلب بحصول محبوب في المستقبل (٢). وقيل: هو ارتياح القلب لانتظار ما هو محبوب عنده (٧). وقيل: هو استشراف القلب لنيل ما يرجوه (٨).

والفرق بين الرجاء والتمني، أن التمني يصاحبه الكسل، فليس معه جد ولا اجتهاد. والرجاء يصاحبه الجد والاجتهاد بفعل الأسباب، فالرجاء الحقيقي لا يصح إلا مع العمل<sup>(۹)</sup>. ورجاء العبد لربه تبارك وتعالى: هو طمعه في رحمته ومغفرته، مع فعل الأسباب المشروعة.

<sup>(</sup>١) انظر: «القاموس المحيط»: (٤/ ٣٣٤)، والمختار الصحاح» للرازي: (ص٢٣٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: «غذاء الألباب لشرح منظومة الآداب» للسفاريني: (١/ ٤٠١).

 <sup>(</sup>٣) سورة نوح، الآية: ١٦٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (٣٠٣/١٨).

<sup>(</sup>٥) انظر: «القاموس المحيط»: (٤/ ٣٣٤)، و«مختار الصحاح»: (ص٢٣٧).

<sup>(</sup>٦) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٣٥٦)، و التعريفات المجرجاني: (ص١١٤).

<sup>(</sup>٧) انظر: ﴿إحياء علوم الدين》: (٤/ ١٣٣).

<sup>(</sup>٨) انظر: «مدارج السالكين»: (٢/ ٤٧).

<sup>(</sup>٩) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٣٥٦)، و (إحياء علوم الدين»: (١٣٣/٤).

### \* ذكر الرجاء في الكتاب والسنة :

ثبت في الكتاب والسنة أن رجاء العبد لربه تعالى من العبادات القلبية التي لا تصرف إلا لله وحده لا شريك له. فمن يرجو من مخلوق كما يرجو من الله؛ فيما لا يقدر عليه إلا الله كغفران الذنوب وهداية القلوب، أو إنزال المطر أو حصول الولد، أو نحو ذلك فقد أشرك مع الله غيره، وقد قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾ (١).

فالرجاء من عبودية القلب التي لا تصلح إلا لله تعالى، وهو أحد محركات القلوب إلى الله تعالى، التي هي: المحبة، والرجاء، والخوف.

وقد مدح الله المؤمنين بأنهم يرجون رحمته ويخافون عذابه، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالَّذِينَ هَاجُرُواْ وَجَنهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أُولَلَيْكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَفُورٌ رَحِيعً ﴾ (٢)، ومعنى يرجون رحمة الله، أي: يطمعون فيها، والطمع في الشيء هو الحرص عليه (٣).

وقال تعالى: ﴿ أُولَئِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيَّهُمُ أَقَرَبُ وَقَالَ تعالى: ﴿ أُولَئِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيَّهُمُ أَقْرَبُ وَيَخَانُونَ كَالَهُ وَكَالِهُ وَكَالِهُ وَيَخَافُونَ عَذَابُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابُهُ وَيَعَافُونَ عَذَابُهُ وَيَعَافُونَ عَذَابُهُ وَيَعَافُونَ عَذَابُهُ وَيَعَافُونَ عَذَابُهُ وَيَعَافُونَ عَذَابُهُ وَيُعَافِقُونَ عَذَابُهُ وَيَعَافَى اللَّهُ عَلَيْهِ مُو اللَّهُ عَلَيْهُ مُنْ أَقُرْبُ وَيَعَالَى اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ كَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَوْلِي عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونَا فَعَلَيْكُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونَا عَلْمُعُلِقِ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا

ومدح الله القراء العاملين بأنهم يرجون ثوابًا عند الله لابد من حصوله (٥)، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُونَ كِنْكِ ٱللَّهِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّكَلُوٰةَ

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢١٨.

 <sup>(</sup>٣) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (٣/ ٥٠)، وانظر: «القاموس المحيط»:
 (٣/ ٢٢).

 <sup>(</sup>٤) سورة الإسراء، الآية: ٥٧.

<sup>(</sup>٥) انظر: «الجامع لأحكام القرآن»: (١٤/ ٣٤٥)، و «تفسير ابن كثير »: (٣/ ٥٥٤).

وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقَنَاهُمْ سِرًّا وَعَلَانِيةَ يَرْجُونَ بِحَارَةً لَن تَكُورَ ﴿ لِيُوَفِيهُمْ الْمُعَالِمِيَّةً إِنَّهُمْ عَنُورٌ شَكُورٌ ﴾(١).

وأخبر الله تبارك وتعالى أن المؤمنين يرجون من الله المثوبة والنصر والتأييد، وأن الذين لا يؤمنون بالله تعالى لا يرجون شيئًا (٢)، قال تعالى: ﴿ وَلَا تَهِنُواْ فِي ٱبْتِغَاءَ ٱلْقَوِّرِ إِن تَكُونُواْ تَأْلَمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلَمُونَ كُمَا تَأْلَمُونَ وَلَا تَهِنُواْ فِي ٱبْتِغَاءَ ٱلْقَوْرِ إِن تَكُونُواْ تَأْلَمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلَمُونَ كُمَا تَأْلَمُونَ وَرَبِّهُونَ مِنَ ٱللهِ مَا لَا يَرْجُونَ وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا هَكِيمًا ﴾ (٣).

فالكافرون لا يرجون الله عز وجل ولا يخافون البعث والحساب ولا يرجون الثواب لأنهم لا يؤمنون بذلك (١)، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا تُعَلَىٰ عَلَيْهِم مَ اَيَانُنَا بَيِّنَتِ قَالَ اللَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا أَثْتِ بِقُدْمَانٍ غَيْرِهَلَاۤ أَوْ بَدِّلَهُ ﴿ (٥)، وقال تعالى: ﴿ قَلَ لِلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا لَوْلاَ أُنِلَ عَلَيْمَا الْمَلْتِهِكَهُ ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ قُلُ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ يَغْفِرُواْ لِلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيّامَ اللهِ ﴾ (٧)، أي: لا يخافون بأس الله وعظمته وهم المنافقون (٨)، وقال تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْلاً يَرْجُونَ جِسَابًا ﴾ (٩)، أي: لا يخافون محاسبة على أعمالهم (١٠). وجاء يَرْجُونَ جِسَابًا ﴾ (٩)، أي: لا يخافون محاسبة على أعمالهم (١٠). وجاء الرجاء في هذه الآيات بمعنى الخوف.

سورة فاطر، الآيتان: ٢٩ ـ ٣٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الجامع لأحكام القرآن»: (٥/ ٣٧٤)، و «تفسير ابن كثير»: (١/ ٥٥٠).

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ١٠٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: «الجامع لأحكام القرآن»: (٨/ ٣١٨)، و (١٩/ ١٩ \_ ٣٤).

<sup>(</sup>٥) سورة يونس، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٦) سورة الفرقان، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٧) سورة الجاثية، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٨) انظر: «الجامع لأحكام القرآن»: (١٦١/١٦).

<sup>(</sup>٩) سورة النبأ، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>١٠) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (١٩/ ١٦١).

وقد توعد الله \_ جل وعلا \_ الذين لا يرجون لقاءه بالنار، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَ نَا وَرَضُواْ بِالْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَا وَٱطْمَأَنُّواْ بِهَا وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنْ ءَايننِنَا غَيفُونٌ آلَيْ اللَّهِ اللَّهُ مُ النَّارُ بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ (١).

وأما الذين يرجون لقاء الله عز وجل حقًا، فهم الذين يعملون الصالحات، ولا يشركون بعبادة ربهم أحدًا، قال تعالى: ﴿ فَنَ كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ فَلَيْعَمَلْ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَة رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ (٢)، ومن كان يخاف هذا اللقاء ويؤمل الثواب من الله فليعمل صالحًا فإنه لابد أن يأتيه، كما قال تعالى: ﴿ مَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ اللّهِ فَإِنَّ أَجَلُ اللّهِ لَاتَ وَهُوَ السّيَعِ الْعَلِيمُ ﴾ (٣).

وأرجى آية في كتاب الله تبارك وتعالى قوله تعالى: ﴿ فَا لَكُ يَعْبَادِى الله تبارك وتعالى قوله تعالى: ﴿ فَا يَكْبَادِى اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُل

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الآيتان: ٧ ـ ٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف، الآية: ١١٠.

<sup>(</sup>٣) سورة العنكبوت، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر، الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٥) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (١٥/ ٢٦٩).

<sup>(</sup>٦) سورة الرعد، الآية: ٦، وانظر: «الجامع لأحكام القرآن»: (٩/ ٢٨٥).

وقد مدح الله أهل الخوف والرجاء بقوله تعالى: ﴿ أَمَنْ هُوَ قَانِتُ ءَانَاءَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ أَلَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

قال أبو علي الروذباري كَغْلَلْلهُ: (الخوف والرجاء هما كجناحي الطائر إذا استويا استوى الطير وتم طيرانه، وإذا نقص أحدهما وقع فيه النقص وإذا ذهبا صار الطائر في حد الموت)(٣).

وقال أبو عثمان المغربي: (من حمل نفسه على الرجاء تعطل، ومن حمل نفسه على الخوف قنط، ولكن من هذه مرة ومن هذه مرة)<sup>(3)</sup>.

فلابد للعبد من الخوف والرجاء، والخوف والرجاء يستلزمان محبة الله تعالى (فإن الراجي الطامع إنما يطمع فيما يحبه لا فيما يبغضه، والخائف يفر من الخوف لينال المحبوب)(٥).

قال تعالى: ﴿ أُولَيْكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيَّهُمْ أَقْرَبُ وَرَجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابُهُ ﴿ أَلَا مُنَاكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ ٢٠ ) .

سورة الزمر، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٢) سورة السجدة، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٣٥٧). وأبو علي أحمد بن محمد الروذباري: من أهل بغداد، أقام بمصر ومات بها سنة ٣٢٢هـ، كان الجنيد أستاذه في التصوف. انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ١٦٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٣٥٨). وأبو عثمان سعيد بن سلام المغربي من كبار الصوفية مات بنيسابور سنة ٣٧٣هـ. انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ١٩١).

<sup>(</sup>٥) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (١٠/ ٦١).

 <sup>(</sup>٦) سورة الإسراء، الآية: ٥٧.

وقد جاء في السنة النبوية أحاديث تدل على فضل الرجاء وحسن الظن بالله تعالى، وأن رحمة الله واسعة وأنها تغلب غضبه، وأنه لن يدخل الجنة أحد بعمله.

ففي الحديث الصحيح عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: سمعت رسول الله على يقول: «إن الله خلق الرحمة يوم خلقها مائة رحمة، فأمسك عنده تسعًا وتسعين رحمة وأرسل في خلقه كلهم رحمة واحدة، فلو يعلم الكافر بكل الذي عند الله من الرحمة لم ييأس من الجنة، ولو يعلم المسلم بكل الذي عند الله من العذاب لم يأمن النار»(١).

ورحمة الله تبارك وتعالى تغلب غضبه، قال النبي ﷺ: «لما خلق الله الخلق كتب في كتابٍ فهو عنده فوق العرش أن رحمتي تغلب غضبي»(٢).

ولن يدخل الجنة أحد بعمله، قال رسول الله ﷺ: «سددوا وقاربوا وأبشروا، فإنه لا يُدخلُ أحدًا الجنة عملُه قالوا: ولا أنت يا رسول الله؟ قال: ولا أنا، إلا أن يتغمدني الله بمغفرة ورحمة»(٣).

وجاء في السنة الأمر بحسن الظن بالله تعالى عند الموت، وهو أن يظن العبد أن الله يرحمه ويعفو عنه. ففي الحديث الصحيح أن النبي على

<sup>(</sup>۱) في «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج۱۱، كتاب الرقاق، (۸۱)، باب (۱۹)، ح۱٤٦٩.

<sup>(</sup>٢) في «صحيح مسلم»: ج٤، كتاب التوبة (٤٩)، باب (٤)، ح٧٥٥/ ١٤، عن أبي هريرة رضي الله عنه \_.

<sup>(</sup>٣) في "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١١، كتاب الرقاق (٨١)، باب (١٨)، ح١٤٦٧، عن عائشة أم المؤمنين ـ رضي الله عنها ـ.

قبل موته بثلاثة أيام قال: «لا يموتن أحدكم إلا وهو يحسن الظن بالله عز وجل» (۱). وفي هذا الحديث التحذير من القنوط واليأس من رحمة الله، وحث على الرجاء عند الخاتمة بل على العبد أن يظن بالله الظن الحسن، فإن الله عند ظن عبده فيه كما جاء في الحديث عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه \_ قال رسول الله عليه : «إن الله يقول: أنا عند ظن عبدي في وأنا معه إذا دعانى (۲).

# \* من أقوال الصحابة وغيرهم في الرجاء:

قال علي بن أبي طالب \_ رضي الله عنه \_: (لا يرجوَن عبد إلا ربه ولا يخافن إلا ذنبه) (٣). وقال أيضًا \_ رضي الله عنه \_: (إنما العالم الذي لا يقنط الناس من رحمة الله \_ تعالى \_ ولا يؤمنهم مكر الله تعالى) (٤).

وقال ابن مسعود \_ رضي الله عنه \_: (ليغفرن الله عز وجل يوم القيامة مغفرة لم تخطر على قلب بشر)<sup>(٥)</sup>. وروى أن لقمان قال لابنه: يا بني ارج الله رجاء لا تأمن فيه مكره، وخف الله مخافة لا تيأس فيها من رحمته، قال: وكيف أستطيع ذلك يا أبه وإنما لي قلب واحد؟ قال: يا بني إن المؤمن كذي قلبين، قلب يرجو به وقلب يخاف به (٢).

<sup>(</sup>۱) في «صحيح مسلم»: ج٤، كتاب الجنة (٥١)، باب (١٩)، ح٧٢/ ٨٢/ من جابر ابن عبد الله \_رضى الله عنه \_.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في «سننه»: ج٤، كتاب الزهد (٣٧)، باب (٥١)، ح٢٣٨٨، وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٣) انظر: «طريق الهجرتين» لابن القيم: (ص٣٦٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: «قوت القلوب» لأبي طالب المكي: (١/ ٢٢٢).

<sup>(</sup>٥) انظر: «مختصر منهاج القاصدين» لابن قدامة المقدسي: (ص٣٠٢).

<sup>(</sup>٦) انظر: «الزهد» لابن المبارك: (ص٣١٨).

وهذه الآثار تدل على أن الرجاء عبادة لله تعالى، لا تصلح إلا له تبارك وتعالى وأن الرجاء المحمود هو الذي لا يأمن العبد فيه مكر الله تعالى وأن الرجاء المذموم هو الذي يؤدي بالعبد إلى الأمان من عذاب الله. فيدفع بصاحبه إلى التمادي في الباطل فلابد للعبد من الخوف والرجاء وهما وصفان يقومان بقلب العبد عبودية لله تعالى.

#### \* الرجاء للعامة والخاصة:

رجاء العبد لربه - تعالى - من أجل أنواع العبادات القلبية، وهو أحد محركات القلب إلى الله - تعالى -، وهو القائد له على الطريق إلى الله، فهو من أجل المنازل وأشرفها للرسل فمن دونهم، ورجاؤهم له تبارك وتعالى، وهو طمعهم في رحمته ومغفرته وجعل صاحب منازل السائرين الرجاء من منازل العوام حيث قال: (الرجاء أضعف منازل المريدين)(۱)، وهذا الكلام ليس بصحيح، وقد قال ابن القيم - رحمه الله تعالى - تعقيبًا على هذا الكلام: (فأما قوله: والرجاء أضعف منازل المريدين) فليس كذلك، بل هو من أجل منازلهم وأعلاها وأشرفها وعليه وعلى الحب والخوف مدار السير إلى الله)(٢) اهـ.

قلت: فإن الرجاء من أشرف المنازل وأنفعها للقلب، حتى لا يقع به اليأس والقنوط من رحمة الله، فهذا قول إمام الحنفاء خليل الرحمن كما حكاه الله تعالى عنه في كتابه: ﴿ وَٱلَّذِي ٓ أَطْمَعُ أَن يَغْفِرَ لِي خَطِيٓنَتِي يَوْمَ ٱلدِّينِ ﴾ (٣)، أي:

انظر: «مدارج السالكين»: (٢/ ٣٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: «مدارج السالكين»: (٢/ ٤١).

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء، الآية: ٨٢.

أرجو<sup>(۱)</sup>. فقد علق عَلَيْتُلِارِ رجاءه وطمعه بمغفرة الله له، وأثنى الله تعالى على بعض أنبيائه، فقال تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ يُسَكِرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبُا وَرَهَبُ اللهِ اللهُ عَالَى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ يُسَكِرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبُا وَرَهَبُ اللهُ (۲).

وقد مدح الله تعالى خواص خلقه وأعلمهم به، أنهم يرجون رحمته ويخافون عذابه، قال تعالى: ﴿ أُولَتِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ وَيَخَافُونَ عَذَابِهُ وَيَخَافُونَ عَذَابُهُ ۚ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ عَذُورًا ﴾ (٣).

وقال تعالى يمدح أهل الرجاء ويثني عليهم: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُوا اللّهَ وَالْيَوْمَ الْلَاخِرَ ﴾ (٤)، وقال تعالى: ﴿ نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ (٥).

وفي الحديث أن النبي على دخل على شاب وهو في الموت فقال: «كيف تجدك؟» قال: والله يا رسول الله، إني أرجو الله وإني أخاف ذنوبي. فقال رسول الله على الله الله الله ما يرجوه، وأمنه مما يخاف»(٦).

فالرجاء من أعلى المنازل للأنبياء والمرسلين فمن دونهم. وروى أن الإمام أحمد بن حنبل كَظَّلْلُهُ قال لابنه عند الموت: اذكر لي الأخبار التي

<sup>(</sup>١) انظر: «الجامع لأحكام القرآن»: (١١١/١١٣).

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، الآية: ٩٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، الآية: ٥٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٥) سورة السجدة، الآية: ١٦.

فيها الرجاء وحسن الظن<sup>(١)</sup>. فلولا أن الرجاء وحسن الظن بالله تعالى من أجل المنازل وأرفعها ما سأله العلماء في آخر العمر.

فيتبين من هذه الأدلة من الكتاب والسنة أن الرجاء من أعلى المنازل وأشرفها للعبد. قال ابن القيم - رحمه الله تعالى -: (فالرجاء ضروري للعبد فإنه دائر بين ذنب يرجو غفرائه وعيب يرجو إصلاحه، وعمل صالح يرجو قبوله، واستقامة يرجو حصولها ودوامها وقرب من الله ومنزلة عنده يرجو وصولها ولا ينفك أحد من السالكين عن هذه الأمور أو بعضها فكيف يكون الرجاء من أضعف منازله وهذا حاله)(٢) اهد.

وشيخ الإسلام ابن تيمية \_ رحمه الله تعالى \_ لم يتكلم في كتابه هذا الذي نحن بصدد دراسته عن الخوف والرجاء، مع أنهما من أهم أعمال القلوب التي تعبدنا الله بها، وقد أشار إليهما إشارة في كلامه عن المحبة لله تعالى، حيث بين أن الرجاء والخوف يستلزمان محبة الله تعالى، فتكلمت عن الرجاء بهذا الاختصار وسيأتي بعده الكلام على الخوف. والله تعالى أعلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر: «قوت القلوب» لأبي طالب المكي: (١/ ٢١٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: «مدارج السالكين» لابن القيم: (٢/ ٤٣) بتصرف.

## الخوف والخشية

#### \* تعريفهما:

الخوف في اللغة: الفزع والهم(١).

و(خَشِيَ) بالكسر (خَشْيَةً) خاف، وهذا المكان (أَخْشَى) من ذاك، أي: أخوف (٢).

والخوف والخشية، والوجل والرهبة ألفاظ متقاربة.

فالخوف: عبارة عن تألم القلب بسبب توقع المكروه في المستقبل (٣).

والخشية: أخص من الخوف، فهي خوف مقرون بمعرفة (٤). وهي للعلماء كما قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَغْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَتُوّاً ﴾ (٥). وذلك (لأنه كلما كانت المعرفة للعظيم القدير العليم الموصوف بصفات الكمال، المنعوت بالأسماء الحسنى، كلما كانت المعرفة به أتم والعلم به أكمل، كانت الخشية له أعظم وأكثر) (٢).

وأما الرهبة: فهي مأخوذة من الرهب، وهو الخوف مع الإمعان في الهرب من المكروه، وهي ضد الرغبة التي هي سفر القلب في طلب المرغوب

<sup>(</sup>١) انظر: «القاموس المحيط»: (٣/ ١٤٤)، و«مختار الصحاح» للرازي: (ص١٩٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: «القاموس المحيط»: (٣٢٦/٤)، و«مختار الصحاح»: (ص١٧٦).

 <sup>(</sup>٣) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٣٤٣ ـ ٣٤٣)، و (إحياء علوم الدين»: (٤/ ١٤٥)،
 و (مختصر منهاج القاصدين) لابن قدامة: (ص٣٠٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: «مدارج السالكين»: (١/ ٥١٢).

<sup>(</sup>٥) سورة فاطر، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٦) انظر: «تفسير ابن كثير»: (٣/ ٥٥٣).

فيه (۱)، قال تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ يُسَارِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَكَا رَغَبُا وَرَهَبُا ﴾ (٢).

وأما الوجل: فهو الخوف مع رجفان القلب لذكر من يخاف سلطانه وعقوبته أو لرؤيته (٣)، كما حكى الله تعالى قول إبراهيم عَلَيْتَكَلَّارٌ: ﴿ قَالَ إِنَّا مِنكُمْ وَجِلُونَ ﴾ (٤)، أي: فزعون خائفون (٥)، وقال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمْ ﴾ (٦)، أي: خافت (٧).

والخوف والخشية من الله \_ تعالى \_ هو أن يخاف العبد أن يعاقبه الله \_ تعالى \_ إما في الدنيا أو الآخرة بسبب ترك مأمور أو فعل محظور . ولهذا قيل : الخوف سوط الله يقوم به الشاردين عن بابه (^) .

والخوف المحمود: هو ما حجزك عن محارم الله(٩).

والخوف المذموم: هو ما أدى بالعبد إلى اليأس والقنوط من رحمة الله.

<sup>(</sup>۱) انظر: «مختار الصحاح» للرازي: (ص٢٥٩)، و«مدارج السالكين» لابن القيم: (١/ ٥١٢).

<sup>(</sup>٢) سورة الأنباء، الآبة: ٩٠.

 <sup>(</sup>٣) انظر: «القاموس المحيط»: (٤/ ٦٥)، و«مختار الصحاح»: (ص٧١١)، و«مدارج السالكين»: (١/ ١٦٥).

 <sup>(</sup>٤) سورة الحجر، الآية: ٥٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (١٠/ ٣٥).

<sup>(</sup>٦) سورة الحج، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٧) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (١٢/ ٥٩).

<sup>(</sup>A) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٣٤٤).

<sup>(</sup>٩) انظر: «مدارج السالكين» لابن القيم: (١/ ١٤٥).

### الخوف والخشية في الكتاب والسنة :

ذكر الخوف والخشية في القرآن والسنة النبوية في مواضع كثيرة، ففي القرآن العظيم فرض الله الخوف والخشية منه على جميع المكلفين، فقال تعالى: ﴿ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنَّهُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَإِيَّنِي فَالِّي فَارُهُبُونِ ﴾ (٢)، أي: خافون (٣).

وقال تعالى: ﴿ فَلَا تَخْشُوهُمْ وَٱخْشُونِي ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ فَلَا تَخْشُواْ ٱلنَّكَاسَ وَٱخْشُونِ ﴾ (٥).

ومدح الله عز وجل الخائفين فقال: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذِكَرَ اللهِ فِيهَا السَّمُهُ يُسَيِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُو وَالْآصَالِ ﴿ رَجَالُ لَا نُلْهِيهُمْ يَجَدَرُةٌ وَلَا بَيْعُ عَن ذِكْرِ اللهِ وَإِينَا وَالنَّا وَالْآلُوبُ وَالْآبُصَدُرُ ﴿ اللهِ يَهُمُ اللّهُ الصَّلُوةِ وَإِينَا وَالنَّا وَالْآلُوبُ وَالْآبُصَدُرُ ﴿ اللهِ اللّهُ اللّهُ الْقَلُوبُ وَالْآبُصَدُرُ ﴿ اللّهِ لِيجَزِيهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ (١٠) ، وقال اللهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُواْ وَيَزِيدَهُم مِن فَضْلِهِ قَوْلَاهُ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ (١٠) ، وقال الله : ﴿ نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ (٧) .

وقد جعل الله أهل الخوف والخشية من أولي الألباب، قال تعالى: ﴿ إِنَّا يَنَدُّكُرُ أُوْلُوا ٱلْأَلْبَابِ، قال تعالى: ﴿ إِنَّا يَنَدُّكُرُ أُوْلُوا ٱلْأَلْبَابِ ﴿ إِنَّا يَنَقُضُونَ ٱلْمِيثَاقَ ۚ أَوْلُوا ٱلْأَلْبَابِ ﴿ أَنَا يُوصَلَ وَيَخْشُونَ كَبَهُمْ وَيَخَافُونَ سُوَّءَ ٱلْجِسَابِ ﴾ (٨).

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٧٥.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (١/ ٣٣٢).

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ١٥٠.

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة، الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٦) سورة النور، الآيات: ٣٦\_٣٨.

<sup>(</sup>V) سورة السجدة، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٨) سورة الرعد، الآيات: ١٩ ـ ٢١.

ووعد الله الخائفين منه بالنصر وبالتمكين لهم في الأرض في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِرُسُلِهِمْ لَنُخْرِجَنَكُمْ مِّنَ أَرْضِنَا آوُلَتَعُودُكَ فِي مِلْتَا اللَّهُ مَ لَأَدُونَ مِنْ مِلْتَا فَأَوْجَى إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهُلِكُنَّ الظّلِلِمِينَ ﴿ وَلَنُسْتَكُمُ الْأَرْضَ مِنْ مِنْ اللَّهِمْ ذَالِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدِ ﴾ (١).

وجمع الله لأهل الخوف الهدى والرحمة في قوله تعالى: ﴿ هُدُى وَرَحْمَةٌ لِلَّذِينَ هُمْ لِرَبِّهِمْ يَرَهَبُونَ﴾ (٢).

ووعد الله أهل الخشية والخوف بالمغفرة والأجر الكبير والجنات والرضوان، في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّيْنَ يَغْشُوْنَ رَبَّهُم بِالْغَيْبِ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجَرُ وَالرضوان، في قوله تعالى: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ ﴾ (٤)، وقوله تعالى: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ ﴾ (٤)، وقوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّقَسَ عَنِ الْمُوكَىٰ ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّقَسَ عَنِ الْمُوكَىٰ ﴿ وَأَمَّا اللَّهُ وَرَضُوا عَنْهُ أَذَاكِ لِمَنْ خَشِي رَبَّهُ ﴾ (١) .

وأمر الله جل وعلا نبيه محمد ﷺ أن يخص الخائفين بالإنذار بالقرآن فقال تعالى: ﴿ وَأَنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُعْشَرُوۤا إِلَى رَبِّهِمُّ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَ لِيُّ وَلا شَفِيعٌ لَعَلَهُمْ يَنَّقُونَ ﴾ (٧) ، وقال تعالى: ﴿ فَذَكِرٌ بِٱلْقُرْءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدٍ ﴾ (٨).

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم، الآيتان: ١٣ ـ ١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ١٥٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الملك، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الرحمن، الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٥) سورة النازعات، الآيتان: ٤١\_٤١.

<sup>(</sup>٦) سورة البينة، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٧) سورة الأنعام، الآية: ٥١.

<sup>(</sup>A) سورة ق، الآية: ٤٥.

قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: قالوا يا رسول الله، لو خوفتنا فنزلت ﴿فَذَكِرٌ بِٱلْقُرْءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ ﴾ والوعيد: العذاب. والوعد: الثواب (١).

وكان قتادة كَغُلَلْهُ يقول: اللهم اجعلنا ممن يخافون وعيدك ويرجون وعدك (١).

وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا لُنَذِرُ مَنِ ٱتَّبَعَ ٱلذِّكَرَ وَخَشِيَ ٱلرَّحْمَنَ بِٱلْغَيْبُ ﴾ (٢).

وخصهم الله بالإنذار وإن كان لجميع المكلفين؛ لأنهم الذين ينتفعون به، قال تعالى: ﴿ سَيَذَكُّرُ مَن يَغْشَىٰ ﴾ (٣)، فلا تنفع الموعظة من لم يكن في قلبه مخافة الله.

وبيَّن الله تعالى في الكتاب العزيز أنه لا يجوز للعبد أن يخاف من الله أن يظلمه، فإن الله لا يظلم الناس شيئًا، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّلِحَاتِ وَهُو مُوَّمِنُ فَلَا يَخَافُ ظُلَمًا وَلَا هَضْمًا ﴾ (٤)، والظلم: الزيادة في السيئات، والهضم: النقص من الحسنات (٥).

وقال تعالى: ﴿ وَأَنَّا لَمَّا سَمِعْنَا ٱلْهُدَىٰ ءَامَنَّا بِهِ ﴿ ﴾ (٢)، قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: «لا يخاف أن ينقص من حسناته، ولا يزاد في سيئاته، لأن البخس: النقص، والرهق: العدوان وغشيان المحارم» (٧).

<sup>(</sup>١) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (١٧/ ٢٨ \_ ٢٩).

<sup>(</sup>٢) سورة يس، الاية: ١١.

 <sup>(</sup>٣) سورة الأعلى، الآية: ١٠.

 <sup>(</sup>٤) سورة طه، الآية: ١١٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: «تفسير ابن كثير»: (٣/١٦٦).

<sup>(</sup>٦) سورة الجن، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٧) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (١٦/١٩ ـ ١٧).

وضمن الله تعالى لمن اتبع هداه بأن لا يخاف ولا يحزن، فلا يخاف مما بين يديه في الآخرة ولا يحزن على ما فاته من الدنيا<sup>(١)</sup>، قال تعالى: ﴿ فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (٢).

وأخبر الله عز وجل أن من الحجارة ما يهبط من خشية الله - تعالى -، وأنه لو أنزل القرآن على جبل لتصدع من خشيته - سبحانه وتعالى -، قال تعالى -: ﴿ وَإِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَمَا يَنَفَجُرُ مِنْهُ ٱلْأَنْهَارُ وَإِنَّ مِنْهَالَمَا يَشَقَّ فَيَخُرُجُ مِنْهُ الْمَانَةُ وَإِنَّ مِنْهَالَمَا يَشَقَّ فَيَخُرُجُ مِنْهُ الْمَانَةُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهُ ﴾ (٣) ، وقال تعالى : ﴿ لَوَ أَنزَلْنَا هَلَا الْقُرْءَانَ عَلَى جَبُلِ لِّرَأَيْتَ الْمُ خَشْيَةِ اللَّهُ ﴾ (٣) ، وقال تعالى : ﴿ لَوَ أَنزَلْنَا هَلَا الْقُرْءَانَ عَلَى جَبُلِ لِّرَأَيْتَ الْمُ خَشْيَةِ اللَّهُ ﴾ (١٤) .

قال مجاهد: ما تردى حجر من رأس جبل، ولا تفجر نهر من حجر، ولا خرج منه ماء إلا من خشية الله، نزل بذلك القرآن الكريم (٥).

فإذا كانت الجبال والحجارة تخشى الله \_ عز وجل \_ ، فالأولى بالعبد الذي تحمل الأمانة ، بعد أن عرضها الله على السماوات والأرض ، فأبين أن تحملنها وأشفقن منها ، وحملها هذا العبد الضعيف أن يكون أخشى وأخوف لله تعالى من كل شيء ، قال تعالى : ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَعَمِلْنَهَ وَأَشْفَقَنَ مِنْهَا وَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴾ (٢) ، فلا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم وهو حسبنا ونعم الوكيل .

<sup>(</sup>١) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (١/ ٣٢٩).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٣٨.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٧٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الحشر، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٥) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (١/ ٤٦٥).

<sup>(</sup>٦) سورة الأحزاب، الآية: ٧٢.

وقد جاء في السنة النبوية ما بين فضل الخوف والخشية لله تعالى وما أعد لمن يخافه ويخشاه من النعيم والكرامة.

فثبت في "صحيح مسلم" وغيره عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ عن النبي على قال: «أسرف رجل على نفسه، فلما حضره الموت أوصى بنيه، فقال: إذا أنا مت فاحرقوني ثم اسحقوني، ثم ذروني في الريح في البحر، فوالله لئن قدر عليّ ربي ليعذبني عذابًا ما عذبه أحدًا، قال: ففعلوا ذلك به، فقال للأرض: أدى ما أخذت فإذا هو قائم. فقال له: ما حملك على ما صنعت؟ فقال: خشيتك يارب\_أو قال: \_مخافتك، فغفر له بذلك»(١).

وجاء في حديث السبعة الذين يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله قوله ﷺ: «... ورجل دعته امرأة ذات منصب وجمال فقال: إني أخاف الله»(٢).

أقول: فبسبب خوفه من الله ترك ما حرم الله عليه فأظله الله بظله يوم لا ظل إلا ظله جل وعلا.

وفي حديث جبريل المشهور: «قال: يا رسول الله، ما الإحسان؟ فقال: أن تخشى الله كأنك تراه فإنك إن لا تكن تراه فإنه يراك»(٣).

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب التوبة (٤٩)، باب (٤)، ح٢٤/٢٧٥٧.

<sup>(</sup>۲) "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٢، كتاب الآذان (١٠)، باب (٣٦)، ح ٦٠، عن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_. وأخرجه مسلم في "صحيحه": ج٢، كتاب الزكاة (١٢)، باب (٣٠)، ح ١٠٣١/ ٩١، عن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ واللفظ لمسلم.

 <sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١، كتاب الإيمان (١)، باب
 (١)، ح٩/٧، وهذا جزء من حديث جبريل المشهور برواية أبي هريرة.

وأخرج الترمذي عن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ قال: قال رسول الله عنه \_ لله الله الله عنه \_ النار رجل بكى من خشية الله حتى يعود اللبن في الضرع ولا يجتمع غبار في سبيل الله ودخان جهنم (١٠). والأحاديث في هذا الباب كثيرة نكتفي منها بما أوردناه.

ويتبين لنا من الآيات والأحاديث السابقة أنّ الله أوجب الخوف والخشية من والخشية من المكلفين، والخوف والخشية من أعمال القلوب، وهي من لازم الإيمان وشرطه، ودليل على صحته قال تعالى: ﴿ وَخَافُونِ إِن كُنَّمُ مُوَّمِنِينَ ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ فَاللَّهُ أَحَقُ أَن تَخَشَوْهُ إِن كُنتُم مُوَّمِنِينَ ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ فَاللَّهُ أَحَقُ أَن تَخَشَوُهُ إِن كُنتُم مُوَّمِنِينَ ﴾ (٢)، فالخوف والخشية من أنواع العبادة القلبية التي يجب صرفها لله وحده لا شريك له، وصرفها لغير الله شرك.

فالخوف والخشية من عبودية القلب التي لا تصلح إلا لله، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مَنْ مَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَوْةَ وَمَاتَى ٱلزَّكَوْةَ وَلَمْ يَخْشَ إِلَّا اللَّهُ عَنْ مَا الله عن وجل ـ بالإيمان والصلاة والزكاة.

أما الخوف والخشية الطبيعية كالخوف من عدو أو سبع أو هدم أو غرق، فهذا ليس من العبادة في شيء؛ لأنه خوف طبيعي، كالذي ذكره الله عن موسى عَلْمَيْتَكُلْ في قوله تعالى: ﴿ فَرَجَ مِنْهَا خَآبِهَا يَتَرَقَبُ ﴾ (٥)، وكقول

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في «سننه»: ج٤، كتاب فضائل الجهاد (٢٣)، باب (٨)، ح١٦٣٣، وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عُمران، الآية: ١٧٥.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٥) سورة القصص، الآية: ٢١.

إبراهيم الخليل عَلَيْتُ لِللهِ لما رأى أيدي الملائكة لا تصل إلى الطعام للأكل منه فقال: ﴿ إِنَّا مِنكُمْ وَجِلُونَ ﴾ (١) ، أي: خائفون.

والخوف والخشية من محركات القلوب إلى الله - تعالى -، بهما تستقيم القلوب وتصلح، ولا تكون الخشية والخوف إلا عن سابق علم ومعرفة، وشعور بالمكروه المحذور وقوعه، ولا بد أن يكون مع هذا الخوف رجاء حتى لا يؤدي الخوف إلى اليأس من رحمة الله - تعالى -.

فالخوف مستلزم للرجاء، قال تعالى: ﴿ وَٱدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ وَٱدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ أَمَّنَ هُوَ قَانِتُ ءَانَآءَ ٱلَّيْلِ سَاجِدًا وَقَآيِمًا يَحْذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرَجُوا رَحْمَةَ رَقِيدٍ ﴾ (٢)، فلابد للعبد من الخوف والرجاء، يخاف عقاب الله ويرجو ثوابه، ولهذا قال مطرّف بن الشخير يَخْلَلله : لو وزن رجاء المؤمن وخوفه ما رجح أحدهما صاحبه (٤).

وقال أبو سليمان الداراني: ينبغي للقلب أن لا يكون الغالب عليه إلا الخوف فإنه إذا غلب الرجاء على القلب فسد القلب (٥).

<sup>=</sup> وانظر الكلام عن الخوف الطبيعي في «تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد»: (ص٤٢٨).

<sup>(</sup>١) سورة الحجر، الآية: ٥٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ٥٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: «الزهد» للإمام أحمد: (ص٢٩٣). وهو مطرّف بن عبد الله الشخير العامري أبو عبد الله، من أهل العبادة والزهد والتقشف، مات سنة سبع وستين.

انظر: «مشاهير علماء الأمصار»: (ص٨٨).

<sup>(</sup>٥) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٣٤٩). وانظر ترجمة الداراني في (ص ٤٩٨).

والخوف ليس مقصودًا لذاته، بل هو مقصود لغيره، ولهذا فإنه يزول بضده وهو الأمن، قال تعالى: ﴿ أَدَخُلُوا ٱلْجُنَّةَ لَا خَوْفٌ عَلِيّكُمْ وَلَا أَنْتُدْ تَحَزّنُونَ ﴾ (١) فإن أهل الجنة لا خوف عليهم ولا هم يحزنون.

وقد أخرج ابن المبارك في «الزهد» عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ عن النبي على الله عنه وجل: وعزتي لا أجمع على عبدي خوفين ولا أجمع له أمنين، إذا أمنني في الدنيا أخفته يوم القيامة، وإذا خافني في الدنيا أمنته يوم القيامة» (٢).

فالخوف ضد الأمن، فيزول الخوف بوجوده، قال تعالى: ﴿ وَلَيُ بَدِّلْهُمُ مَنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَا ﴾ (٣). فإذا حل خوف الله في قلب العبد كان دليلاً على الإيمان، وإذا رحل الخوف من القلب حل الأمان من العذاب، قال تعالى: ﴿ أَفَا مِنَ أَهْلُ ٱلْقُرَىٰ أَن يَأْتِيهُم بَأْسُنَا مِنَ الْعَدُونَ ﴿ أَفَا مِنَ أَهْلُ ٱلْقُرَىٰ أَن يَأْتِيهُم بَأْسُنَا مَن وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴾ أَشُنَا مَن وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴾ (٤). فَحَى وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴿ أَنْ يَأْتِيهُم بَأْسُنَا مَن الْعَدُونَ ﴾ (٤).

فالخوف إذا فارق القلب فسد كما قال أبو سليمان الداراني: (ما فارق الخوف قلبًا إلا خرب) (٥). اللهم اجعلنا ممن يخافك ويخشاك ولا يأمن مكرك.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٤٩.

<sup>(</sup>۲) انظر: «الزهد» لابن المبارك: (ص٥١)، وقال المحدث الشيخ حبيب الرحمن الأعظمي في تخريجه لهذا الحديث في نفس الكتاب والصفحة: أخرجه البزار بهذا الإسناد عن محمد بن يحيى بن ميمون ورجاله رجال الصحيح غير محمد بن عمرو بن علقمة وهو حسن الحديث قاله الهيثمي: (٣٠٨/١٠). انتهى كلامه.

<sup>(</sup>٣) سورة النور، الآية: ٥٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآيات: ٩٩ ـ ٩٩.

<sup>(</sup>٥) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٣٤٧).

### \* من أقوال الصحابة وغيرهم في الخوف والخشية :

قال أبو بكر \_ رضي الله عنه \_: والله لوددت أني كنت شجرة تؤكل وتعضد (١).

وقال عمر ـ رضي الله عنه ـ: وددت أني أنجو لا أجر ولا وزر (٢). وقال أبو الدرداء ـ رضي الله عنه ـ: إن أخوف ما أخاف إذا لقيت ربي تبارك وتعالى أن يقول لى: قد علمت فماذا عملت فيما علمت (٣).

وقال ابن مسعود \_ رضي الله عنه \_: كفى بخشية الله تعالى علمًا وبالاغترار جهلاً (٤).

وقال كعب كَغْلَلْهِ: لو أن رجلاً كان له مثل عمل سبعين نبيًّا لخشي أن لا ينجو من شريوم القيامة (٥٠).

وقال سعيد بن جبير تَخَلِّلُهُ: الخشية أن تخشى الله حتى تحول خشيته بينك وبين معصيته، فتلك الخشية (٦).

وقال مجاهد كَغُلَمْتُهُ: إنما العالم من خشي الله عز وجل(٧).

وقال ابن المبارك كَغُلَشْهُ: الذي يهيج من الخوف حتى يسكن في القلب دوام المراقبة في السر والعلانية (٨).

<sup>-</sup>

انظر: «الزهد» للإمام أحمد: (ص١٣٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الزهد» للإمام أحمد: (ص١٥٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الزهد» للإمام أحمد: (ص١٧٠).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الجامع لأحكام القرآن»: (٢٤٣/١٤)، و«الزهد» للإمام أحمد: (ص١٩٧).

<sup>(</sup>٥) انظر: «الزهد» لابن المبارك: (ص٥١).

<sup>(</sup>٦) انظر: «الزهد» لابن المبارك في زيادة نعيم بن حماد: (ص٣٥).

<sup>(</sup>٧) انظر: «الجامع لأحكام القرآن»: (٢٤٣/١٤).

<sup>(</sup>A) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٣٤٨).

وقال الفضيل بن عياض كَغْلَلْهُ: إذا قيل لك تخاف الله فاسكت، لأنك إن قلت: لا كفرت، وإن قلت: نعم فليس وصفك وصف من يخاف<sup>(١)</sup>.

وهذه الآثار تدل على أن من كان بالله أعلم كان له أخوف وأخشى، فهذا أبو بكر - رضي الله عنه - بلغ به الخوف من الله تعالى أن يود لو كان شجرة تؤكل وتعضد. وعمر - رضي الله عنه - الفاروق يود النجاة من الحساب ولا أجر له ولا وزر عليه، مع أن رسول الله على فقد بشرهما بالجنة، ولكن صدق الله عز وجل: ﴿إِنَّمَا يَغْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَةُ أَ ﴾ (٢). فهؤلاء القوم ومن جاء بعدهم من التابعين لهم بإحسان، ممن اهتدى بهديهم وسلك طريقهم قد امتلأت قلوبهم خوفًا وخشية لله تعالى؛ لأنهم عرفوا الله حق معرفته، فخافوا الله حق مخافته، وخشوا الله تعالى حق خشيته، وقد قال رسول الله على الكافر ما عند الله من الرحمة ما قنط من جنته أحد» (وقال رسول ولو يعلم الكافر ما عند الله من الرحمة ما قنط من جنته أحد» (مول يعلم الكافر ما عند الله من الرحمة ما قنط من جنته أحد» (على وقال رسول الله على الكافر ما عند الله من الرحمة ما قنط من جنته أحد» (على علم ون ما أعلم لضحكتم قليلاً ولبكيتم كثيرًا» (٤).

فالخوف والخشية منه تعالى تكون على قدر العلم والمعرفة به \_ جلا وعلا \_.

<sup>(</sup>١) انظر: «قوت القلوب» لأبي طالب المكي: (١/ ٢٢٦).

<sup>(</sup>٢) سورة فاطر، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) في "صحيح مسلم": ج٤، كتاب التوبة (٤٩)، باب (٤)، ح7٧٥/٢٧، عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في «سننه»: ج٤، كتاب الزهد، (٣٧)، باب (٩)، ح٢٣١٣، عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ. وقال الترمذي: هذا حديث صحيح. وهو في «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١١، كتاب الرقاق (٨١)، باب (٢٧)، ح١٤٨٥، عن أبي هريرة هريرة ـ رضي الله عنه ـ بلفظه.

#### الخوف والخشية للعامة والخاصة :

بينت فيما سبق أن الله عز وجل فرض الخوف والخشية على جميع المكلفين فهما من لوازم الإيمان وموجباته، ولكن ذهب أبو العباس بن العريف في كتابه «محاسن المجالس» إلى أن الخوف من مقامات العوام، فقال في الخوف: (هو الانخلاع عن طمأنينة الأمن، والتيقظ لنداء الوعيد والحذر من سطوة العقاب، وهو من منازل العوام أيضًا، وليس في منازل الخواص خوف)(١).

وهذا الكلام لا يصح؛ لأنه مخالفة للكتاب والسنة، فإن الله عز وجل قد أمر جميع المكلفين بالخوف والخشية منه في قوله جلا وعلا: ﴿ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنَّهُم مُؤْمِنِينَ ﴾ (٢)، وقوله تعالى: ﴿ فَلَا تَخْشُوهُمْ وَاَخْشُونِ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ (٢)، وقوله تعالى: ﴿ فَلَا تَخْشُوهُمْ وَاَخْشُونِ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ (٤).

فالخوف والخشية لله تعالى من لوازم الإيمان، فهي واجبة في حق الخاصة والعامة، وقد مدح الله المرسلين المقربين الذين يخشونه تبارك وتعالى حق خشيته بقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَلَنَتِ ٱللّهِ وَيَخْشَوْنَهُ وَلَا يَخْشُونَ أَكُونَ اللّهُ وَيَخْشُونَهُ وَلَا يَخْفُونَ أَكُونَ اللّهُ وَلَا يَخْفُونَ أَكُونَ اللّهُ تعالى أَلَيْ وَيَخْشُونَهُ وَلَا يَخْفُونَ أَكُمُ اللّهُ وَلَا يَخْفُونَ أَكُمُ اللّهُ وَلَا يَخْفُونَ أَكُمُ اللّهُ تعالى الله تعالى الله تعالى (١).

<sup>(</sup>۱) انظر: «طريق الهجرتين» لابن القيم: (ص٣٦٢).

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ١٧٥.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ١٥٠.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة، الآبة: ١٣.

<sup>(</sup>٥) سورة الأحزاب، الآية: ٣٩.

<sup>(</sup>٦) انظر: «تفسير ابن كثير»: (٣/ ٤٩٢).

وقال عز وجل يثني على بعض أنبيائه: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ يُسَكِرِعُونَ فِى الْخَـرُرَتِ وَيَدْعُونَا كَانُواْ يُسَكِرِعُونَ فِى الْخَـرُرَتِ وَيَدْعُونَاكَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُواْ لَنَا خَلِشِعِينَ ﴾ (١)، أي: يدعون وقت تعبدهم وهم بحال رغبة ورجاء ورهبة وخوف (٢).

ووصف الله الملائكة بأنهم يخافونه في قوله تعالى: ﴿ يَخَافُونَ رَبَّهُم مِّن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴿ يَغَلَمُ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ (٣)، وأيضًا وصفهم عز وجل بأنهم يخشونه في قوله تعالى: ﴿ يَعَلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَكُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَصَى وَهُم مِّنَ خَشْيَتِهِ مَ مُشْفِقُونَ ﴾ (٤)، وقال سبحانه وتعالى لنبيه محمدًا ﷺ: ﴿ وَتَخَشّى النّاسَ وَاللّهُ أَحَقُ أَن تَخْشَلُهُ ﴾ (٥)، وقال: ﴿ وَٱذْكُر رَّبَّكَ فِي نَفْسِك تَضَرُّعًا وَخِيفَةً ﴾ (١).

وقد كان رسول الله على أشد الناس خشية لربه تعالى، مع أن الله قد غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، ففي الحديث الصحيح عن عائشة - رضي الله عنها ـ قالت: صنع النبي على شيئًا ترخص فيه، وتنزه عنه قومه فبلغ ذلك النبي على فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: «ما بال أقوام يتنزهون عن الشيء أصنعه؟ فوالله إني أعلمهم بالله وأشدهم له خشية»(٧).

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية: ٩٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (١١/ ٣٣٦).

<sup>(</sup>٣) سورة النحل، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٥) سورة الأحزاب، الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف، الآية: ٢٠٥.

<sup>(</sup>٧) في "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١٣، كتاب الاعتصام (٩٦)، باب (٥)، ح٧٣٠١.

وعن عمر بن أبي سلمة \_ رضي الله عنه \_ أنه سأل رسول الله على: أيقبل الصائم؟ فقال رسول الله على: «سل هذه» \_ لأم سلمة \_ فأخبرته أن رسول الله يصنع ذلك، فقال: يا رسول الله، قد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر، فقال له رسول الله على: «أما والله إني لأتقاكم لله، وأخشاكم له» (١). وكان من دعائه على قوله: «اللهم اقسم لنا من خشيتك ما يحول بيننا وبين معاصيك» (٢)، وقوله على: «وأسألك خشيتك في الغيب والشهادة» (٣). فإذا كان الخوف والخشية لله تعالى من صفات الأنبياء والمرسلين والملائكة المقربين فكيف تكون من منازل العوام دون الخواص؟

وهذا رسول الله ﷺ يسأل الله خشيته في الغيب والشهادة، وهو الأسوة الحسنة لأمته كما قال تعالى: ﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُوا ٱللَّهَ وَٱلْمَوْمُ ٱلْآخِرَ وَذَكَر اللَّهَ كَيْبِرا ﴾ (٤).

فسؤال غيره لها أولى وأحرى مهما كانت منزلته من العبادة والصلاح. ثم إن الله عز وجل قد جعل الخشية من صفات العلماء، فقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْقُلَمَـٰ وَأُ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ غَفُورٌ ﴾ (٥)، فكلما كان العبد بالله أعرف كان له أخوف.

<sup>(</sup>۱) في «صحيح مسلم» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج۲، كتاب الصيام (۱۳)، باب (۱۲)، ح۸، ۱۲/۷۷، بلفظه.

<sup>(</sup>۲) هذا جزء من حديث أخرجه الترمذي في «سننه»: ج٥، كتاب الدعوات (٤٩)، باب (٨٠)، ح٢٠٥٣، عن ابن عمر \_ رضي الله عنهما \_. وقال الترمذي: هذا حديث حسن غرب .

<sup>(</sup>٣) انظر تخریجه فی (ص...).

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٥) سورة فاطر، الآية: ٢٨.

وقال الربيع بن أنس: من لم يخش الله تعالى فليس بعالم (١). وقال الحسن البصري: العالم من خشي الرحمن بالغيب ورغب فيما رغب الله فيه وزهد فيما سخط الله فيه (٢).

وبهذه الأدلة من الكتاب والسنة يتبين غلط من جعل الخوف من منازل العوام فالخوف من أجل العبادات القلبية وأنفعها للخاصة والعامة، وخوف المقربين عند ربهم من الأنبياء والمرسلين والصديقين أعظم من خوف غيرهم؛ لأن من كان بالله أعلم كان له أخوف وأخشى.

والله أعلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (١٤/ ٢٤٣).

<sup>(</sup>۲) انظر: «تفسير ابن كثير»: (٣/ ٥٥٣ \_ ٥٥٥).

## الذكــر

#### \* تعریفه:

الذكر في اللغة: ضد النسيان(١١).

وذكر الله تعالى: هو كل ما تكلم به اللسان وتصوره القلب، مما يقرب إلى الله تعالى من التسبيح والتحميد والتهليل والتكبير، أو تعلم علم أو تعليمه أو أمر بمعروف أو نهى عن منكر ونحو ذلك (٢).

# \* الذكر في الكتاب والسنة :

دل الكتاب والسنة النبوية على أن الله أمر المؤمنين بذكره تعالى، ذكرًا كثيرًا وحثهم على الاشتغال بذكره في كل الأحيان، قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا كثيرًا وَ وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ فَأَذَكُرُونَ آذَكُرُوا اللّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ﴾ (٣)، وقال تعالى: ﴿ فَأَذَكُرُوا اللّهَ كَذِكُرُمُ ﴾ (٤)، وقال تعالى: ﴿ فَأَذَكُرُوا اللّهَ كَذِكُرُهُ وقال تعالى: ﴿ فَأَذَكُرُوا اللّهَ كَذِكُرُهُ اللّهَ كَذِكُرُهُ اللّهَ كَذِكُرُهُ اللّهَ كَذِكُرُوا الله كَانِهُ وَأَمْ اللّهُ عَبَاده المؤمنين بأن يذكروا اسمه تعالى عند الذبح لبهيمة الأنعام والصيد مطلقًا، قال تعالى: ﴿ وَلِكُلّ أُمَّة جَعَلْنَامَنسَكًا لِيَذَكُرُوا الله عَلَيْهَا صَوَاتًا ﴾ (٧)، أي: انحروها على اسم وقال تعالى: ﴿ فَاذَكُرُوا اللّهُ عَلَيْهَا صَوَاتًا ﴾ (٧)، أي: انحروها على اسم

<sup>(</sup>۱) انظر: «مختار الصحاح» للرازي: (ص۲۲۳).

<sup>(</sup>Y) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (١٠/٦٦١).

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب، الآية: ٤١.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ١٥٢.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة، الآية: ٢٠٠.

<sup>(</sup>٦) سورة الحج، الآية: ٣٤.

<sup>(</sup>٧) سورة الحج، الآية: ٣٦.

الله تعالى (١)، وقال تعالى في الصيد: ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا آَمَسَكُنَ عَلَيْكُمْ وَٱذَّكُرُواْ ٱسْمَ ٱللَّهِ عَلَيْهِ ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا آَمَسَكُنَ عَلَيْكُمْ وَٱذَّكُرُواْ ٱسْمَ ٱللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ (٢).

ونهاهم عز وجل أن يأكلوا مما لم يذكر اسم الله عليه، قال تعالى: ﴿ وَلَا تَأْكُواْمِمَّا لَمُ يُذِّكِّرُ ٱسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ (٣).

وأمر الله تعالى عباده المؤمنين أن يذكروه كثيرًا عند قتالهم للكفار، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّذِينَ ءَامَنُوّا إِذَا لَقِيتُمْ فِئَةً فَاتَّبُتُوا وَاذْكُرُوا اللّهَ قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّذِينَ ءَامَنُوّا إِذَا لَقِيتُمْ فِئَةً فَاتَّبُتُوا وَاذْكُرُوا اللّه علا علا وعلا أمرهم بأن يذكروه تبارك وتعالى بعد صلاة الخوف على أي حال كانوا، قيامًا وقعودًا وعلى جنوبهم (٥)، قال تعالى: ﴿ فَإِذَا قَضَيَّتُمُ الصَّلَوٰةَ فَاذْكُرُوا اللّهَ قِينَمًا وَقَعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمُ الصَّلَوٰةَ فَاذْكُرُوا اللّهَ قِينَمًا وَقَعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمُ الصَّلَوٰةَ فَاذْكُرُوا اللّهَ قِينَمًا وَقَعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ قَالَا عَلَى اللّهُ قَالَا اللّهُ قَالَا اللّهُ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُه

قال محمد بن كعب القرطبي: لو رخص لأحد في ترك الذكر لرخص لزكريا يقول الله عز وجل: ﴿ أَلَا تُكَلِّمَ النَّاسَ ثَلَاثَةَ أَيَّامِ إِلَّا رَمِّزًا وَاُذْكُر رَبَّكَ كَرِيا يقول الله عز وجل: ﴿ أَلَا تُكْلِم (٧) ، ولرخص للرجل يكون في الحرب: ، قال عز وجل: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا لَقِيشُمْ فِصُةً فَاتْبُتُوا وَاذْكُرُوا الله كَوْ الله عَنْ وَجَل : ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا لَقِيشُمْ فِصُةً فَاتْبُتُوا وَاذْكُرُوا الله كَوْ الله كُون الله عَنْ وَجَل : ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا لَقِيشُمْ فِصُةً فَاتْبُتُوا وَاذْكُرُوا الله كَوْ الله كَوْ الله عَنْ وَجَل : ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا إِذَا لَقِيشُمْ فِصُهُ فَاتْبُتُوا وَاللّهُ كَانِهُ اللّهُ اللّهُ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ ا

<sup>(</sup>١) انظر: «الجامع لأحكام القرآن»: (١١/ ٦١).

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ١٢١.

 <sup>(</sup>٤) سورة الأنفال، الآية: ٤٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (٥/ ٣٧٣).

<sup>(</sup>٦) سورة النساء، الآية: ١٠٣.

<sup>(</sup>٧) سورة آل عمران، الآية: ٤١.

<sup>(</sup>A) سورة الأنفال، الآية: ٤٥.

وانظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (٤/ ٨٢).

وقد أمر الله تعالى نبيه محمدًا ﷺ بذكره جل وعلا فقال تعالى: ﴿ وَأَذْكُر رَّبَكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ ٱلْجَهْرِمِنَ ٱلْقَوْلِ بِٱلْغُدُوِ وَٱلْأَصَالِ وَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْغَفِلِينَ ﴾ (١) ، وقال تعالى: ﴿ وَٱذْكُر رَّبَكَ إِذَا نَسِيتً ﴾ (١) ، وقال تعالى: ﴿ وَٱذْكُر رَّبَكَ إِذَا نَسِيتً ﴾ (١) ، وقال تعالى: ﴿ وَٱذْكُر اَسْمَ رَبِكَ وَبَبَتَلْ إِلَيْهِ بَبْتِيلًا ﴾ (١) ، وقال تعالى: ﴿ وَٱذْكُر اَسْمَ رَبِكَ وَبَبَتَلْ إِلَيْهِ بَبْتِيلًا ﴾ (١) ، وقال تعالى: ﴿ وَٱذْكُر اَسْمَ رَبِكَ وَبَبَتَلْ إِلَيْهِ بَبْتِيلًا ﴾ (١) ،

والمراد بالذكر هنا: الذكر المطلق سواء كان في الصلاة أو غيرها(٥).

ومدح الله عز وجل الذاكرين له، فقال تعالى: ﴿ إِنَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلْيَّالِ وَٱلنَّهَارِ لَآيَنَتِ لِأَوْلِي ٱلْأَلْبَابِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ قِيكُمَّا وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

ووصف الله تعالى قلوب المؤمنين بالوجل عند ذكره تبارك وتعالى لما في قلوبهم من الإيمان، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ ﴾ (٨)، أي: خافت (٩).

ووصف الله المنافقين بقلة الذكر له جل وعلا، قال تعالى: ﴿ إِنَّ

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) سورة المزمل، الآية: ٨.

 <sup>(</sup>٤) سورة الإنسان، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (١٩٠/١٥).

<sup>(</sup>٦) سورة آل عمران، الآية: ١٩٠\_١٩١.

<sup>(</sup>٧) سورة النور، الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>A) سورة الأنفال، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٩) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (٧/ ٣٦٥).

ٱلْمُنَفِقِينَ يُخَدِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُوا كُسَالَى يُرَآءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قِلِيلًا﴾ (١).

ووعد الله جل وعلا الذاكرين له والذاكرات بالمغفرة والأجر العظيم، قال تعالى: ﴿ وَٱلذَّكِرِينَ اللّهَ كَثِيرًا وَالذَّكِرَتِ أَعَدَّ اللّهُ لَمُم مَّغَفِرَةً وَالدَّكِرَتِ أَعَدَّ اللّهُ لَمُم مَّغَفِرةً وَأَجَرًا عَظِيمًا ﴾ (٢) ، وجعل الله ذكره تبارك وتعالى سببًا في الفلاح، قال تعالى: ﴿ وَٱذْكُرُوا ٱللّهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُم لُفُلِحُونَ ﴾ (٣) ، وقد سمى الله عز وجل الصلاة ذكرًا أنه كَثِيرًا لَعَلَّكُم لُفُلِحُونَ ﴾ (٣) ، وقد سمى الله عز وجل الصلاة ذكرًا أنه كمعة فَأَشَعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللّهِ ﴾ (٥) ، وقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلّذِينَ ءَامَنُوا لَا يَنْ عَامَنُوا لَا يَكُومُ وَلَا أَوْلَدُكُم مَن فِحَدِ اللّهِ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الْخَيْرُونَ ﴾ (٦) ، وقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱللّذِينَ ءَامَنُوا لَا اللّهَ كَمُ الْمَحْوَلُ اللّهُ عَلَى الصّكَوْقِ ٱلْوَسْطَى وَقُومُوا لِلّهِ قَانِينِينَ ﴿ وَقُولُه تعالى: ﴿ خَفْتُمْ فَرَجَالًا أَوْ رُكَبَانًا فَإِذَا أَمِن مُ فَاذَكُرُوا ٱللّهَ كَمَا اللّهَ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ وَالصّكُوةِ ٱلْوسْطَى عَلَمَ عَلَا اللّه تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ﴾ (٢) ، وقوله تعالى: ﴿ خَفْتُمْ فَرَجَالًا أَوْ رُكَبَانًا فَإِذَا آمِن مُ فَاذَكُرُوا ٱللّه كَمَا عَلَى الصّكُونَ مَا لَهُ وَلَكُمُ وَاللّه اللّه اللّه وَلَا اللّه كَمَا عَلَى الصّكُونَ مُ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ﴾ (٧) .

وقد أخطأ من قال إن ذكر الله أكبر من الصلاة (^^)، لقوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمِ ٱلصَّكَلُوةُ لِللَّهِ الصَّكَلُوةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكُرِّ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَكْبَرُ ﴿ وَأَقِيمِ ٱلصَّكَلُوةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكِرِّ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَكْبَرُ ﴾ (٩)، فإن الصلاة فيها شيئان:

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١٤٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال، الآية: ٤٥، وسورة الجمعة، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (٣/ ٢٢٥)، و(١٠٧ /١٠١).

<sup>(</sup>٥) سورة الجمعة، الآية: ٩.

 <sup>(</sup>٦) سورة المنافقون، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة، الآيتان: ٢٣٨\_٢٣٩.

<sup>(</sup>٨) انظر: «مجموع الفتاوي لشيخ الإسلام ابن تيمية»: (٢٠/ ١٩٣).

<sup>(</sup>٩) سورة العنكبوت، الآية: ٤٥.

أحدهما: النهي عن الفحشاء والمنكر.

والثاني: ذكر الله تعالى، وهو أعظم من الأول؛ لأن (الصلاة فيها دفع للمكروه وهو الفحشاء والمنكر، وفيها تحصيل المحبوب وهو ذكر الله، وحصول هذا المحبوب أكبر من دفع المكروه، فإن ذكر الله عبادة الله وعبادة القلب لله مقصودة لذاتها، وأما اندفاع الشر عنه فهو مقصود لغيره على سبيل التبع)(١).

والأحاديث في فضل الذكر له تعالى كثيرة، منها:

قول النبي ﷺ: «مثل الذي يذكر ربه والذي لا يذكر ربه مثل الحي والميت»(٢).

وفي الحديث الصحيح: «يقول الله عز وجل: أنا عند ظن عبدي بي وأنا معه حين يذكرني، إن ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي، وإن ذكرني في ملإ هم خير منه»(٣).

ومدح رسول الله على الذاكرين لله كثيرًا والذاكرات، وأثنى عليهم فقال: «سبق المفردون، قالوا: وما المفردون يا رسول الله؟ قال: الذاكرون الله كثيرًا والذاكرات»(٤).

<sup>(</sup>۱) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (۱۰/ ۱۸۸).

<sup>(</sup>٢) في "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١١، كتاب الدعوات (٨٠)، باب (٦٦)، ح١٤٠٧، عن أبي موسى ـ رضي الله عنه ـ.

<sup>(</sup>٣) في "صحيح مسلم": ج٤، كتاب الذكر (٤٨)، باب (١)، ح٢/٢٦٧، عن أبي هريرة -رضى الله عنه \_.

<sup>(</sup>٤) في "صحيح مسلم": ج٤، كتاب الذكر (٤٨)، باب (١)، ح٢٦٧٦/ ٤، عن أبي هريرة -رضى الله عنه ...

وجاء في فضل مجالس الله، قول النبي ﷺ: «لا يقعد قوم يذكرون الله عز وجل إلا حفتهم الملائكة وغشيتهم الرحمة ونزلت عليهم السكينة وذكرهم الله فيمن عنده»(١).

وثبت أن الله جل وعلا يباهي ملائكته بالذين جلسوا مجلسًا يذكرون الله تعالى فيه، ففي "صحيح مسلم" عن أبي سعيد الخدري، قال: خرج معاوية على حلقة في المسجد. فقال: ما أجلسكم؟ قالوا: جلسنا نذكر الله. قال: آلله، ما أجلسكم إلا ذاك؟ قالوا: والله ما أجلسنا إلا ذاك. قال: أما إني لم أستحلفكم تهمة لكم، وما كان أحد بمنزلتي من رسول الله على أقل عنه حديثًا مني، وإن رسول الله على خرج على حلقة من أصحابه فقال: "ما أجلسكم؟". قالوا: جلسنا نذكر الله ونحمده على ما هدانا للإسلام ومن به علينا. قال: "آلله ما أجلسكم إلا ذاك؟" قالوا: والله ما أجلسنا إلا ذاك. قال: "أما إني لم أستحلفكم تهمة لكم، ولكنه أتاني جبريل فأخبرني ذاك. قال: "أما إني لم أستحلفكم تهمة لكم، ولكنه أتاني جبريل فأخبرني

أما الذين يجلسون ولا يذكرون الله تعالى، فإنه يكون عليهم حسرة وندامة، كما روى أبو هريرة ـ رضي الله عنه ـ عن النبي على أنه قال: «ما جلس قوم مجلسًا لم يذكروا الله فيه، ولم يصلوا على نبيهم إلا كان عليهم ترة، فإن شاء عذبهم وإن شاء غفر لهم»(٣).

<sup>(</sup>۱) في «صحيح مسلم»: ج٤، كتاب الذكر (٤٨)، باب (١١)، ح٠٠٢/ ٣٩، عن أبي هريرة وأبي سعيد الخدري ـ رضي الله عنهما ـ.

<sup>(</sup>٢) في «صحيح مسلم»: ج٤، كتاب الذكر (٤٨)، باب (١١)، ح١٠/٢٧، عن أبي سعيد الخدري ـ رضى الله عنه ـ.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في «سننه»: ج٥، كتاب الدعوات (٤٩)، باب (٨)، ح٣٣٨، قال
 الترمذي: هذا حديث حسن صحيح. والترة: الحسرة والندامة.

وذكر الله تعالى ليس له وقت محدد، فهو جائز في كل الأحيان، لما ثبت عن عائشة أم المؤمنين ـ رضي الله عنها ـ، قالت: كان النبي ﷺ يذكر الله على كل أحيانه (١).

والأحاديث في فضل ذكر الله تبارك وتعالى وثوابه كثيرة مبسوطة في مواضعها.

## \* من أقوال الصحابة وغيرهم في فضل ذكر الله تعالى:

قال عمر بن الخطاب ـ رضي الله عنه ـ: عليكم بذكر الله فإنه شفاء، وإياكم وذكر الناس فإنه داء (٢).

وقال معاذ بن جبل ـ رضي الله عنه ـ: ما شيء أنجى من عذاب الله من ذكر الله (٣).

وقال ابن عباس\_رضي الله عنهما \_: لم يعذر أحد في ترك ذكر الله إلا من غلب على عقله (٤).

وقال عبد الله بن عمرو بن العاص ـ رضي الله عنهما ـ: ذكر الله سبحانه وتعالى بالغدو والعشي أفضل من حطم السيوف في سبيل الله وإعطاء المال سحا<sup>(٥)</sup>.

وقال سعيد بن جبير كَغْلَلْلهُ: الذكر طاعة الله، فمن لم يطعه لم يذكره، وإن أكثر التسبيح والتهليل وقراءة القرآن<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>۱) في "صحيح مسلم": ج١، كتاب الحيض (٣)، باب (٣٠)، ح٣٧٣ ١١٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الزهد» للإمام أحمد: (ص١٥١).

<sup>(</sup>٣) في «سنن الترمذي»: (٥/ ٤٥٩)، كتاب الدعاء (٤٩)، باب (٦).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (١٩٧/١٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: «الزهد» لابن المبارك: (ص٣٩٤).

<sup>(</sup>٦) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (٢/ ١٧١).

وقال مجاهد كَثَلَثْهُ: لا يكون ذاكرًا الله تعالى كثيرًا حتى يذكره قائمًا وجالسًا ومضطجعًا (١).

وقال الثوري: لكل شيء عقوبة، وعقوبة العارف بالله انقطاعه عن الذكر(7).

وقال سهل بن عبدالله: ما أعرف معصية أقبح من نسيان الرب تعالى (٣).

### \* درجات الناس في ذكر الله تعالى:

دل الكتاب والسنة على أن ذكر الله تعالى يكون بالقلب واللسان، ولكن الناس في ذكره تبارك وتعالى على أربع درجات(٤):

١ \_ الذكر بالقلب، وهو تنبه القلب للمذكور، والتيقظ له (٥).

وقد أخبر الله تبارك وتعالى أن قلوب المؤمنين تطمئن بذكره جلا وعلا، قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَعِنَّ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ ٱلَّا بِذِكْرِ ٱللَّهِ ٱلَّا بِذِكْرِ ٱللَّهِ ٱللَّهِ يَطْمَعُنَّ ٱلْقُلُوبُ ﴾ (٦) .

ووصف الله قلوب المؤمنين باللين عند سماع ذكره تعالى، قال تعالى: ﴿ اللَّهِ نُزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِنَبًا مُّتَشَيْهِا مَّنَانِي نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَعْلَى: ﴿ اللَّهِ مُزَّلِهُ مُ مَّ تَكِينُ جُلُودُ هُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهِ ذَلِكَ هُدَى اللّهِ يَهْدِى بِيءَ مَن يَشَكَآهُ وَمَن يُضَلِل اللّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (١٤/ ١٨٦).

<sup>(</sup>۲) انظر: «الرسالة القشيرية»: (۲/ ۷۰).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الرسالة القشيرية»: (٢/ ٤٧١).

<sup>(</sup>٤) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (١٠/ ٥٦٦).

<sup>(</sup>٥) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (٢/ ١٧١).

 <sup>(</sup>٦) سورة الرعد، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٧) سورة الزمر، الآية: ٢٣.

وعاتب الله المؤمنين بقوله تعالى: ﴿ ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا أَن تَخَشَعَ فَلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللهِ عنه ــ: ما كان بين أَلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللهِ عنه ــ: ما كان بين إسلامنا وبين أن عاتبنا الله بهذه الآية إلا أربع سنين (٢).

وهذه الآية تدل على أن قلوب المؤمنين تخشع بذكر الله تعالى.

وقد توعد الله القاسية قلوبهم من ذكره عز وجل: ﴿ أَفَمَن شَرَحَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَوْلَكِهَك صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ فَهُو عَلَى نُورٍ مِن رَّبِدً فَوَيْلٌ لِلْقَسِيَةِ قُلُوبُهُم مِّن ذِكْرِ اللَّهَ أَوْلَكِهَك فِي ضَلَالٍ مُّينٍ ﴾ (٣).

وأخبر الله أن قلوب الكافرين تشمئز من ذكر الله وحده، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحَدَهُ الشَّمَأَزَّتَ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ ۚ إِذَاهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ﴾ (٤).

ومعنى الآية: إذا ذكر الله انقبضت قلوب الكافرين ونفرت واستكبرت، وإذا ذكرت الأوثان ظهر عليهم البشر والسرور (٥).

وخاطب الله نبيه ﷺ بقوله تعالى: ﴿ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا ﴾ (٢٠). والكلام بغير ذكر الله قسوة للقلب. وقد نهى رسول الله ﷺ عن ذلك فيما روى ابن عمر ـ رضي الله عنهما ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تكثروا الكلام بغير ذكر الله قسوة

<sup>(</sup>١) سورة الحديد، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٢) في «صحيح مسلم»: ج٤، كتاب التفسير (٥٤)، باب (١)، ح٢٠/٣٠٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر، الآية: ٤٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: «الجامع لأحكام القرآن»: (١٥/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٦) سورة الكهف، الآية: ٢٨.

للقلب، وإن أبعد الناس من الله القلب القاسى "(١).

فذكر الله تبارك وتعالى إذا قام بالقلب لان ورق، واطمأن بذكر الله الذي ما طابت الدنيا للمؤمنين إلا به، وكان القلب في حصن منيع من أعداء الله، وذكر الله في القلب سيف الذاكرين له (٢). والذكر بالقلب فقط مع عجز اللسان حسن، وإن كان مع قدرة اللسان عليه فقد ترك الأفضل.

٢ ـ الذكر باللسان فقط، وهو كون لسانه رطبًا بذكر الله تبارك وتعالى،
 كما جاء في الحديث عن عبد الله بن بسر ـ رضي الله عنه ـ أن رجلاً
 قال: يا رسول الله، إن شرائع الإسلام قد كثرت علي فأخبرني بشيء أتشبث به (٣)، قال: «لا يزال لسانك رطبًا بذكر الله) (٤).

وفي الحديث القدسي عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ عن النبي ﷺ قال الله تعالى: «أنا مع عبدي إذا ذكرني وتحركت بي شفتاه»(٥)،

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في «سننه»: ج٤، كتاب الزهد (٣٧)، باب (٦١)، ح٢٤١١، وقال: هذا حديث حسن غريب.

<sup>(</sup>۲) انظر: «الرسالة القشيرية»: (۲/ ۲۵).

<sup>(</sup>٣) التَّشَبَّث بالشيء: التعلق به. انظر: «مختار الصحاح»: (ص٣٢٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في «سننه»: ج٥، كتاب الدعوات (٤٩)، باب (٤)، ح٣٣٥٠. وقال: هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه. وتعقبه الشيخ الألباني في تخريجه لأحاديث «الكلم الطيب» لابن تيمية في الطبعة الثالثة ١٣٩٧هـ، في (ص٢١)، فقال الألباني: هذا قصور فالحديث صحيح الإسناد، وكذا قال الحاكم ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري معلقًا في «صحيحه بشرحه فتح الباري»: (١٣/ ٤٩٦)، كتاب التوحيد (٩٧)، باب (٤٣)، عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ.

وأخرجه الحاكم في «المستدرك»: (٤٩٦/١)، كتاب الدعاء. وقال الحاكم: صحيح. وأقره الذهبي.

وقال أبو الدرداء ـ رضي الله عنه ـ: إن الذين ألسنتهم رطبة بذكر الله يدخل أحدهم الجنة وهو يضحك (١).

"- الذكر بالقلب واللسان معاً وهو ما يجتمع فيه ذكر اللسان والقلب بالتفكر في المعنى واستحضار عظمة الله تعالى، وهو الذكر الكامل المأمور به. وقال ابن القيم - رحمه الله تعالى -: (أفضل الذكر وأنفعه ما واطأ فيه القلب اللسان، وكان من الأذكار النبوية، وشهد الذاكر معانيه ومقاصده)(٢). وقال بعض العارفين: الذكر على سبعة أنحاء: فذكر العينين بالبكاء وذكر الأذنين بالإصغاء، وذكر اللسان بالثناء، وذكر اليدين بالعطاء، وذكر البدن بالوفاء، وذكر القلب بالخوف والرجاء، وذكر الروح بالتسليم والرضا(٣).

قد حذر الله نبيه ﷺ من هؤلاء الغافلين فقال تعالى: ﴿ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا

<sup>(</sup>١) انظر: «الزهد» للإمام أحمد: (ص١٦٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الفوائد» لابن القيم: (ص١٩٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: «فتح الباري» لابن حجر: (٢٠٩/١١).

<sup>(</sup>٤) سورة طه، الآية: ١٢٤\_١٢٦.

<sup>(</sup>٥) سورة المجادلة، الآية: ١٩.

قَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا وَأَتَبَعَ هَوَىٰهُ وَكَاكَ أَمْرُهُ فُرُطًا (۱)، والذي لا يذكر الله بالقلب واللسان فهو ميت، أو كالميت كما جاء في الحديث: «مثل الذي يذكر ربه والذي لا يذكر ربه مثل الحي والميت»(۲).

### \* الذكر المشروع:

لقد بينت السنة النبوية جنس الذكر المشروع المستحب، فإن ذكر الله تعالى طاعة له جل وعلا، أمر بها عباده المؤمنين، وهي ثابتة بالكتاب والسنة. وقد سبق بيان ذلك، ولكن لابد لكل عبادة يتقرب بها العبد إلى ربه تبارك وتعالى من شرطين:

- إخلاص العبادة لله وحده كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أُمُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللهَ عُلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ (٣) ، وقال تعالى: ﴿ فَن كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلَيْعُمَلُ عَمَلًا عَمَلًا صَلِيحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ (٤) ، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكُ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾ (٥) .

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه (ص۲۵۳).

<sup>(</sup>٣) سورة البينة، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٤) - سورة الكهف، الآية: ١١٠.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء، الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٦) سورة الشورى، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>V) سورة آل عمران، الآية: ٣١.

الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَنكُمْ عَنْهُ فَآنَهُوأً ﴾ (١)، وقال رسول الله ﷺ: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» (٢).

ومن الذكر المشروع ما ثبت في "صحيح البخاري" عن أبي هريرة ورضي الله عنه \_ أن رسول الله وكله قال: "من قال لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، في يوم مائة مرة كانت له عدل عشر رقاب، وكتبت له مائة حسنة ومحيت عنه مائة سيئة، وكانت له حرزًا من الشيطان يومه ذلك حتى يمسي، ولم يأت أحد بأفضل مما جاء به إلا رجل عمل أكثر منه" (")، وعن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ أن رسول الله على قال: "من قال سبحان الله وبحمده في يوم مائة مرة حطت عنه خطاياه وإن كانت مثل زبد البحر ("٤).

وثبت في «الصحيحين» عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ، قال: قال رسول الله ﷺ: «كلمتان خفيفتان على اللسان، ثقيلتان في الميزان، حبيبتان إلى الرحمٰن: سبحان الله وبحمده، سبحان الله العظيم» (٥٠).

<sup>(</sup>١) سورة الحشر، الآية: ٧.

<sup>(</sup>۲) في "صحيح مسلم": ج٣، كتاب الأقضية (٣٠)، باب (٨)، ح١٧/١٧١٨، عن عائشة ـ رضى الله عنها ـ.

 <sup>(</sup>٣) في "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي:
 ج١١، كتاب الدعوات (٨٠)، باب (٦٤)، ح٣٠٨.

<sup>(</sup>٤) في "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١١، كتاب الدعوات (٨٠)، باب (٦٥)، ح٦٤٠٥.

<sup>(</sup>٥) في "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١١، كتاب الدعوات (٨٠)، باب (٦٥)، ح٢٠١٦، وهو في "صحيح مسلم": ج٤، كتاب الذكر (٤٨)، باب (١٠)، ح٢٦٩٤/ ٣١.

وفي "صحيح مسلم" عن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_، قال: قال رسول الله ﷺ: "لأن أقول سبحان الله والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، أحب إليَّ مما طلعت عليه الشمس (١٠).

وفيه أيضًا عن أبي ذر الغفاري ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «ألا أخبرك بأحب الكلام إلى الله؟ قلت: يا رسول الله، أخبرني بأحب الكلام إلى الله؛ سبحان الله وبحمده»(٢).

إلى أمثال ذلك من الأذكار النبوية المشروعة المستحبة، في أول النهار وآخره، وعند النوم وعند الاستيقاظ، وما يقال عند دخول المنزل والمسجد والخلاء وعند الخروج منها، وما يقال عند الأكل والشرب وبعده، وعند الجماع ورؤية الهلال والمطر، وعند سماع الرعد إلى غير ذلك من الأذكار المأثورة المستحبة، وقد صنفت لها الكتب المشهورة، ككتاب «عمل اليوم والليلة» لأبي بكر بن السني، وكتاب «الأذكار» للنووي، و«الكلم الطيب» لابن تيمية.

أما الذكر بالاسم المفرد الذي لهج به بعض المتأخرين من الصوفية الذين ضلوا السبيل كقولهم: (الله، الله، الله)، أو (هو، هو، هو) فليس

<sup>(</sup>۱) في «صحيح مسلم»: ج٤، كتاب الذكر (٤٨)، باب (١٠)، ح ٢٦٩٥/ ٣٢.

<sup>(</sup>۲) في "صحيح مسلم": ج٤، كتاب الذكر (٤٨)، باب (٢٢)، ح ٢٧٣١/ ٨٥.

<sup>(</sup>۳) هذا جزء من حدیث في "صحیح مسلم": ج $^{n}$ ، کتاب الآداب ( $^{n}$ )، باب ( $^{n}$ )، ح $^{n}$ /۲۱۳۷.

بمشروع لا في الكتاب ولا في السنة ولا هو مأثور عن الصحابة ولا عن أحد من سلف الأمة، وربما غلا بعضهم في ذلك فيجعل ذكر العامة أو المؤمنين: (لا إله إلا الله)، وذكر الخاصة أو العارفين (الله، الله)، وذكر خاصة الخاصة والمحققين (هو، هو)، أو (يا هو)، أو (لا هو إلا هو)(١).

ويستدلون على قولهم: (الله، الله) بأن النبي على لقن على بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ أن يقول: (الله، الله) فقالها النبي على ثلاثًا، ثم أمر عليًا فقالها ثلاثًا، وهذا حديث موضوع باتفاق أهل العلم بالحديث (٢)، عليًا فقالها ثلاثًا، وهذا حديث موضوع باتفاق أهل العلم بالحديث (٣)، وربما احتج بعضهم بقوله تعالى: ﴿ قُلِ اللّهُ ثُمَّ ذَرَهُمْ فِ خَوْضِهِمْ يَلْمَبُونَ ﴾ (٣). وهذا من تحريفهم للكلم عن مواضعه فإنه سبحانه وتعالى قال: ﴿ وَمَاقَدَرُوا اللّهَ حَقَّ قَدْرِوة إِذْ قَالُواْ مَا أَنزَلَ اللّهُ عَلَى بَشَرٍ مِن شَيَّ وَقُلْ مَنْ أَنزَلَ الْكِتَبَ اللّذِي جَآءَ بِهِ مُوسَى فُورًا وَهُدَى لِلنّاسِ تَجْمَلُونَهُ قَرَاطِيسَ تُبدُونَهَا وَتُخَفُونَ كَثِيرًا وَعُلِمْتُم مَّا لَمْ تَقَلّمُواْ أَنشُد مُوسَى فُورًا وَهُدَى اللّه أَنزِلَ اللّهِ أَن أَن اللّه أَنزِلَ الكتاب الذي جاء به موسى. فهذا كلام تام وجملة اسمية، مركبة الله أنزل الكتاب الذي جاء به موسى. فهذا كلام تام وجملة اسمية، مركبة من مبتدأ وخبر، حذف الخبر منها لدلالة السؤال على الجواب) (٤).

وزعم بعض هؤلاء المنحرفين أن معنى قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلُهُ اللَّهُ ﴾ (٥) ، أي: وما يعلم تأويل هذا الاسم الذي هو (الهو) الذي هو ذكر خاصة الخاصة ، أو المحققين منهم ، وهذا معلوم الفساد والبطلان .

<sup>(</sup>۱) انظر: «العبودية» لابن تيمية: (ص٧٧)، و«السلوك» لابن تيمية: (١٠/٥٥٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (١٠/ ٧٥٥).

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ٩١.

<sup>(</sup>٤) انظر: «السلوك» لابن تيمية: (١٠/ ٥٥٩).

 <sup>(</sup>٥) سورة آل عمران، الآية: ٧.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية كَظَّلَتُهُ لشخص من هؤلاء المنحرفين في هذه الآية: (لو كان هذا كما قلته لكتبت الآية: وما يعلم تأويل «هو» منفصلة ولم تكتب متصلة)(١) اهـ.

أقول: وأما زعمهم بأن (لا إله إلا الله) ذكر العامة دون الخاصة. فهذا من غلطهم وضلالهم فإنها أفضل الذكر. كما جاء ذلك مرفوعًا إلى النبي عَلَيْهُ أنه قال: «أفضل الذكر لا إله إلا الله، وأفضل الدعاء الحمد لله»(٢).

ولا إله إلا الله أحب الكلام إلى الله، كما ثبت عن رسول الله على أنه قال: «أحب الكلام إلى الله أربع: سبحان، والحمد الله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، لا يضرك بأيهن بدأت»(٣).

ولا إله إلا الله أفضل شعب الإيمان وأعلاها لقول رسول الله على: «الإيمان بضع وسبعون أو بضع وستون شعبة، فأفضلها قول: لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق»(٤).

فكيف يصح لهؤلاء بعد هذه الأحاديث النبوية أن يزعموا أن لا إله إلا الله ذكر العامة دون الخاصة؟ وبهذا يتبين أن المشروع في ذكر الله سبحانه وتعالى ما كان كلامًا تامًّا مفيدًا مما ثبت في السنة النبوية مثل: سبحان الله، والله أكبر، وسبحان الله العظيم. أما الذكر

<sup>(</sup>۱) انظر: «العبودية» لابن تيمية: (ص٧٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في «سننه»: ج٥، كتاب الدعاء (٤٩)، باب (٩)، ح٣٣٨٣، وقال: هذا حديث حسن غريب.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجة (ص٢٦٢).

<sup>(</sup>٤) في «صحيح مسلم»: ج١، كتاب الإيمان (١)، باب (١٢)، ح٣٥/ ٥٧، عن أبي هريرة \_رضى الله عنه \_.

بالاسم المفرد المجرد فليس بمشروع فضلاً عن أن يكون ذكر الخاصة أو العارفين.

ويستحب لمن يذكر الله عز وجل، خفض الصوت بالذكر فإن رفع الصوت بالذكر فإن رفع الصوت بذكر الله تعالى لا يجوز، لقوله تعالى: ﴿ وَأَذْكُر رَّبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ ٱلْجَهِّرِمِنَ ٱلْقَوْلِ بِٱلْغُدُوِ وَٱلْأَصَالِ وَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْغَلِلِينَ ﴾ (١).

ولما ثبت في «صحيح مسلم» عن أبي موسى قال: كنا مع النبي على في سفر فجعل الناس يجهرون بالتكبير فقال على: «أيها الناس، أربعوا على أنفسكم إنكم ليس تدعون أصم ولا غائبًا إنكم تدعون سميعًا قريبًا وهو معكم»(٢).

أما ما يفعله الصوفية في ذكرهم الصوفي المبتدع، من الزعيق والصياح والرقص والصفق والتمايل فليس من هدي النبوة في شيء (فما هكذا ذكر الرسول ربه، وما هكذا ذكر الصحابة من بعده ربهم، ما ذكروه باسمه المفرد، ولا ذكروه في ميل وتأوّد ما ذكروه بقيادة واحد منهم ينطق بالاسم مصفقًا وينطقون به وراءه، وما ذكروه ولهم منشد يغازل ليلى ما ذكروه وأصواتهم من ضجيجها تفزع الليل، وتصك جنباته، ما ذكروه بالنايات والطبول والدفوف، ولكنهم ذكروه كما علمهم رسوله، أما من ذكر الله ذكر الصوفية فهم مشركو الجاهلية ﴿ وَمَا كَانَ صَلَا ثُمُ عِندَ ٱلْمَيْتِ اللّه ذكر الصوفية فهم مشركو الجاهلية ﴿ وَمَا كَانَ صَلَا ثُمُ عِندَ ٱلْمَيْتِ

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) في "صحيح مسلم": ج٤، كتاب الذكر (٤٨)، باب (١٣)، ح٤٠/٢٧٠٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: «هذه هي الصوفية» لعبد الرحمن الوكيل: (ص١٤٢ ـ ١٤٣)، والآية في سورة الأنفال: ٣٥.

وهذا ما يفعله صوفية اليوم، الذين ضلوا وأضلوا، والله عز وجل قد أكمل الدين بنبيه ﷺ قال تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَٱتَّمَنَّ عَلَيْكُمْ نِعْمَقِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِيناً ﴾ (١).

فمن عمل عملاً ليس عليه أمر الله ورسوله فهو مردود عليه، كائنًا من كان، فالدين بالاتباع وليس بالابتداع، وخير الهدي هدي محمد عليه، فأفضل الذكر وأنفعه مطلقًا هو ما كان على هدي المصطفى عليه. والله تعالى أعلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة، المائدة، الآية: ٣.

### الشكر

### \* تعريفه:

الشكر في اللغة: الثناء على المحسن بما أؤلاكه من المعروف(١).

واصطلاحًا: هو ظهور أثر نعمة الله على عبده ثناء واعترافًا، وعلى قلبه شهودًا ومحبة وعلى جوارحه انقيادًا وطاعة (٢). وقيل: هو الثناء على المنعم، ومحبته والعمل بطاعته (٣).

## \* الشكر في الكتاب والسنة:

دل الكتاب على أمر الله جل وعلا لعباده؛ بأن يشكروه تبارك وتعالى على ما أولاهم من النعم، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُلُوا مِن طَيِّبَنَتِ مَا رَزَقُنَكُمْ وَاشْكُرُوا بِلَهِ ﴾ (٤)، وقال تعالى: ﴿ وَاشْكُرُوا نِعْمَتَ اللّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ (٥)، وقال تعالى: ﴿ وَاشْكُرُوا لِي وَلَا تَكُفُرُونِ ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ وَاشْكُرُواْ لِي وَلَا تَكُفُرُونِ ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ وَاشْكُرُواْ لِي وَلَا تَكُفُرُونِ ﴾ (٢).

ووعد الله أهل الشكر بأحسن الجزاء قال تعالى: ﴿ وَسَيَجْزِى ٱللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ الللَّا اللللَّا اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

<sup>(</sup>١) انظر: «مِختار الصحاح» للرازي: (ص٤٤٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: «مدارج السالكين» لابن القيم: (٢/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: «طريق الهجرتين» لابن القيم: (ص ٤٤٩).

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ١٧٢.

<sup>(</sup>٥) سورة النحل، الآية: ١١٤.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، الآية: ١٥٢.

<sup>(</sup>٧) سورة العنكبوت، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>A) سورة آل عمران، الآية: ١٤٤.

<sup>(</sup>٩) سورة القمر، الآية: ٣٥.

ووعد الله تبارك وتعالى أهل الشكر بالمزيد وأهل الكفر بالعذاب الشديد، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّكَ رَبُّكُمْ لَبِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ وَلَبِن صَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ وَلَبِن صَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ وَلَبِن صَكَفْرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴾ (١).

ومدح الله الشاكرين فقال تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْنَتِ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ﴾ (٢).

وأخبر الله عز وجل عن رضاه بشكر الشاكرين، قال تعالى: ﴿ وَإِلَا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ

والشكر من أعلى المنازل، فلا يناله إلا القليل، قال تعالى: ﴿ وَقَلِيلُ مِّنَ عِبَادِى ٱلشَّكُورُ ﴾ (٤)، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَذُو فَضَّلٍ عَلَى ٱلنَّاسِ وَلَلْكِنَّ عِبَادِى ٱلشَّكُورُ ﴾ (٥).

وأخبر تعالى أن منفعة الشكر تعود إلى الشاكر نفسه، فالله جل وعلا غني عن شكر أينَّمَا يَشَكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَن عن عن شكر الشاكرين، قال تعالى: ﴿ وَمَن شَكَرَ فَإِنَّمَا يَشَكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّمَا يَشَكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهُ غَنِيُ كُو لِنَفْسِهِ أَنْ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهُ غَنِيُ حَمِيلًا ﴾ (٧).

سورة إبراهيم، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر، الآية: ٧.

 <sup>(</sup>٤) سورة سبأ، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة، الآية: ٢٤٣.

<sup>(</sup>٦) سورة النمل، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٧) سورة لقمان، الآية: ١٢.

وجاء في السنة النبوية أحاديث في الشكر منها قوله على السنة النبوية أحاديث في الشكر منها قوله على السنة النبوية أن معاذ، والله إني لأحبك فلا تدع دبر كل صلاة أن تقول اللهم أعني على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك»(١).

وأثنى رسول الله على المؤمن؛ بأنه إذا أصابته سراء شكر، وإذا أصابته ضراء صبر، قال رسول الله على: «عجبًا لأمر المؤمن إن أمره كله خير وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن، إن أصابته سراء شكر فكان خيرًا له، وإن أصابته ضراء صبر فكان خيرًا له» (٢). وجاء الأمر بشكر المسلم لمن أحسن إليه في قوله على: «من لا يشكر الناس لا يشكر الله» (٣). وهذا شكر مكافأة لا شكر عبادة.

ومعنى الحديث كما قال الخطابي: (هذا الكلام يتأول على معنيين: أحدهما أن من كان طبعه كفران نعمة الناس، وترك الشكر لمعروفهم، كان من عادته كفران نعمة الله عز وجل وترك الشكر له.

والوجه الآخر: أن الله سبحانه لا يقبل شكر العبد على إحسانه إليه إذا كان العبد لا يشكر إحسان الناس إليه، ويكفر معروفهم؛ لاتصال أحد الأمرين بالآخر)(٤).

والثناء من الشكر، لقول النبي ﷺ: «من أعطى عطاء فوجد فليجز به،

<sup>(</sup>١) انظر تخريجه (ص٣١٧).

<sup>(</sup>٢) في "صحيح مسلم": ج٤، كتاب الزهد والرقائق (٥٣)، باب (١٣)، ح٢٩٩٩/ ٦٤، عن صهيب رضي الله عنه \_.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في «سننه»: ج٤، كتاب البر والصلة (٢٨)، باب (٣٥)، ح١٩٥٤،
 وقال: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٤) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (١/ ٣٩٨).

ومن لم یجد فلیثن، فإن من أثنی فقد شکر، ومن کتم فقد کفر (۱)، ومن تحلی بما لم یعطه کان کلابس ثوبی زور (7).

ومما جاء في الشكر قول النبي ﷺ: «خصلتان من كانتا فيه كتبه الله شاكرًا صابرًا، ومن لم تكونا فيه لم يكتبه الله شاكرًا ولا صابرًا، من نظر في دينه إلى من هو دونه فحمد الله على من هو فوقه فاقتدى به، ونظر في دنياه إلى من هو دونه فحمد الله على ما فَضَّلَه به عليه كتبه الله شاكرًا صابرًا، ومن نظر في دينه إلى من هو دونه، ونظر في دنياه إلى من هو فوقه فأسف على ما فاته منه لم يكتبه الله شاكرًا ولا صابرًا».

وعن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ عن النبي ﷺ قال: «الطاعم الشاكر مثل الصائم الصابر»(٤).

<sup>(</sup>١) معنى قوله «قد كفر»: قد كفر تلك النعمة. كما قال ذلك جابر بن عبد الله راوي الحديث رضي الله عنه ...

انظر: «سنن الترمذي»: (٤/ ٣٨٠).

<sup>(</sup>٢) في «سنن الترمذي»: ج٤، كتاب البر والصلة (٢٨)، باب (٨٧)، ح٢٠٣٤، عن جابر ابن عبد الله \_ رضي الله عنهما ...

وقال الترمذي: هذا حديث حسن غريب.

 <sup>(</sup>٣) في «سنن الترمذي»: ج٤، كتاب البر والصلة (٢٨)، باب (٥٨)، ح٢٥١٢، عن
 عبد الله بن عمر \_ رضي الله عنهما \_.

وقال الترمذي: هذا حديث حسن غريب.

<sup>(</sup>٤) في «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٩، كتاب الأطعمة (٧٠)، باب (٥٦) معلقًا.

وأخرجه الترمذي في «سننه»: ج٤، كتاب صفة القيامة (٣٨)، باب (٤٣)، ح٢٤٨٦، عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ .

وقال: هذا حديث حسن غريب.

# من أقوال الصحابة وغيرهم في الشكر :

قال أبو هريرة - رضي الله عنه -: من رأى صاحب بلاء فقال: الحمد لله الذي عافاني مما ابتلاك به، وفضلني عليك وعلى جميع خلقه تفضيلاً، فقد أدى شكر تلك النعمة (١٠).

وقالت عائشة \_ رضي الله عنها \_: ما من عبد يشرب الماء القراح فيدخل بغير أذى ويخرج بغير أذى، إلا وجب عليه الشكر<sup>(٢)</sup>.

وقال مطرّف بن الشخير لَخَلَللهُ: لأن أعافى فأشكر أحب إليَّ من أبتلى فأصبر (٣).

وقال أيضًا: نظرت ما هو خير لا شر فيه، فإذا هو أن يعافى العبد فيشكر (٤).

وقال يزيد بن ميسرة كَخْلَلْلهُ: لا تضر نعمة معها شكر (٥).

وقال محمد بن كعب القرظي يَخْلَلْهُ: إن نوحًا غَلَيْتُهُ كان إذا أكل قال: الحمد لله. قال: الحمد لله. فسماه الله عبدًا شكورًا (٢).

وكان الفضيل بن عياض رَخَلَتْهُ يقول: عليكم بملازمة الشكر على النعم، فقَلَّ تعمة زالت عن قوم فعادت إليهم (٧).

<sup>(</sup>١) انظر: «عدة الصابرين» لابن القيم: (ص١٤٤).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: (ص١٤٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الزهد» للإمام أحمد: (ص٢٩٧).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: (ص٢٩٣).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: (ص٤٦٢).

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: (ص٦٦ ـ ٦٧).

<sup>(</sup>٧) انظر: "إحياء علوم الدين" للغزالي: (١١٩/٤).

### \* أنواع الشكر:

شكر العبد لربه \_ تعالى \_ يكون بالقلب واللسان والجوارح(١)، فللشكر ثلاثة أنواع هي:

- ا \_ شكر القلب: وهو الإقرار بالوحدانية والعبادة لله تعالى، ومحبته والإنابة إليه، إلى غير ذلك من العبادات القلبية المشروعة، فإن قيامها بقلب العبد وهو من شكر القلب له تعالى. وقد دل على شكر القلب قول النبي على لما قال بعض الصحابة: أنزل في الذهب والفضة ما أنزل، لو علمنا أي المال خير فنتخذه؟ فقال: «أفضله لسان ذاكر، وقلب شاكر، وزوجة مؤمنة تعينه على إيمانه»(٢).
- ٢ ـ شكر اللسان لله ـ تعالى ـ: بالثناء والحمد والتسبيح والتهليل والتحدث بنعم الله تعالى والاعتراف بها، ولهذا قيل: حقيقة الشكر: الثناء على المحسن بذكر إحسانه (٣).
- " شكر الجوارح بالعبادات البدنية: فشكرها استعمالها في طاعة الله تبارك وتعالى وكفها عن معاصيه، ولهذا لما سئل الجنيد عن الشكر؟ قال: ألا تعصى الله بنعمة (٤).

<sup>(</sup>۱) انظر: «الرسالة القشيرية»: (۱/ ٤٣٨)، و«مختصر منهاج القاصدين» لابن قدامة: (ص ٢٧٧)، و «عدة الصابرين» لابن القيم: (ص ١٥١).

<sup>(</sup>۲) في «سنن الترمذي»: ج٥، كتاب تفسير القرآن (٤٨)، باب (١٠)، ح٤، ٣٠٩٤، عن ثوبان\_رضي الله عنه\_.

وقال الترمذي: هذا حديث حسن.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٤٣٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٤٤٠).

#### الشكر للعامة والخاصة :

دل الكتاب والسنة على أن الشكر لله \_ تعالى \_ واجب على جميع المكلفين المرسلين والأنبياء فمن دونهم، فلا يخرج عنه أحد؛ لأن الشكر لله تعالى؛ هو القيام بطاعته والتقرب إليه بأنواع محابه ظاهرًا وباطنًا(۱). وذهب صاحب «منازل السائرين» إلى أن الشكر للعامة دون الخاصة، قال في الشكر: (وهو أيضًا من سبل العامة)(۲). وهذا الكلام ليس بصحيح. قال ابن القيم \_ رحمه الله تعالى \_: (يا ليت الشيخ صان كتابه عن هذا التعليل؛ إذ جعل نصف الإسلام والإيمان أضعف السبل.

بل الشكر سبيل رسل الله وأنبيائه - صلى الله عليهم وسلم أجمعين - أخص خلقه وأقربهم إليه، ويا عجبا: أي مقام أرفع من الشكر الذي يندرج فيه جميع مقامات الإيمان حتى المحبة والرضا والتوكل وغيرها؟ فإن الشكر لا يصح إلا بعد حصولها، وتالله ليس لخواص أولياء الله وأهل القرب منه سبيل أرفع من الشكر ولا أعلى) (٣) اهـ.

أقول: قد جاء في الكتاب وصف الرسل والأنبياء بالشكر له تعالى بل قد أمرهم جل وعلا بالشكر له تبارك وتعالى، قال تعالى عن خليلة إبراهيم على عن خليلة إبراهيم عليه بالشكر: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِللهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَبَانُهُ وَهَدَنُهُ إِلَّى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴿ (٤) .

<sup>(</sup>۱) انظر: «الفوائد» لابن القيم: (ص١٢٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: «مدارج السالكين» لابن القيم: (٢/ ٢٤٩).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: (٢/ ٢٤٩).

<sup>(</sup>٤) سورة النحل، الآيتان: ١٢٠\_١٢١.

وقال تعالى عن نوح عَلَيْتُكَلِّمُ : ﴿ ذُرِّيَّةَ مَنْ حَمَلَنَامَعَ ثُوجٌ إِنَّهُمُ كَانَ عَبْدُا شَكُورًا﴾ (١).

وسأل سليمان عَلَيْتَكِلاِ الله تعالى أن يجعله ممن يشكر نعمته فقال: ﴿ رَبِّ أَوْزِعْنِيٓ أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ ٱلَّتِيٓ أَنْعَمْتَ عَلَى وَعَلَى وَلِدَتَ ﴾ (٢).

وقال سليمان عَلَيْسَتُلِا : ﴿ هَنَدَامِن فَضَلِ رَبِّي لِيَبْلُونِيَ ءَأَشَكُو أَمْ أَكُفُو ۗ (٣).

وأمر الله تعالى آل داود بالشكر، قال تعالى: ﴿ ٱعْمَلُوٓاْ ءَالَ دَاوُرِدَ شُكُرَاً وَوَرَدُ شُكُراً وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِي ٱلشَّكُورُ ﴾ (٤).

وأمر الله تعالى لقمان عَلَيْتُمَالِلِهُ بالشكر، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لُقَمَنَ اللَّهَ مَانَ اللَّهُ مَانَ اللَّهُ مَانَ اللَّهُ مَانَ اللَّهُ اللَّهُ مَانَ اللَّهُ مَانَ اللَّهُ اللّ

وقال الله تعالى لنبيه موسى عليه الصلاة والسلام: ﴿ يَكُمُوسَىٰ إِنِّي الصَّطَفَيْتُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَلَنِي وَبِكُلَمِي فَخُذْمًا ءَاتَيْتُكَ وَكُن مِّنَ ٱلشَّاكِرِينَ ﴾ (٦).

وأمر الله عز وجل نبيه محمدًا ﷺ بالشكر، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَلِنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ وَلَقَدْ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَلِنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ وَلَقَدْ أُوحِى اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ مَالُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ كُلُ اللَّهَ اللَّهَ مَالُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱللَّهَ كِرِينَ ﴾ (٧).

وثبت في «صحيح البخاري» عن المغيرة بن شعبة (^) \_ رضي الله عنه \_

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٢) سورة النمل، الآية: ١٩.

<sup>(</sup>٣) سورة النمل، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٤) سورة سبأ، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف، الآية: ١٤٤.

<sup>(</sup>٧) سورة الزمر، الآيتان: ٦٦\_٦٦.

<sup>(</sup>A) هو المغيرة بن شعبة بن أبي عامر الثقفي، أبو عبد الله، وقد قيل: أبو عيسى، مات=

قال: إن كان النبي ﷺ ليقوم، أو ليصلي ـ حتى ترم قدماه، أو ساقاه فيقال له، فيقول: «أفلا أكون عبدًا شكورًا» (١).

وفي الحديث عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ قال: كان النبي على الله عنهما ـ قال: كان النبي على يدعو يقول: «رب أعني ولا تُعِنْ عَلَيَّ، وانْصُرْني ولا تنصر عَلَيَّ، وامكر لي ولا تمكر عليَّ، واهدني ويسر الهدى لي، وانصرني على من بغى عَلَيَّ، رب اجعلني لك شكارًا، لك ذكارًا، لك رهابًا، لك مطواعًا، لك مُخْبِتًا، إليك أوَّاهًا مُنيبًا، رب تقبل توبتي، واغسل حوبتي، وأجب دعوتي، وثبت حجتى، وسدد لسانى، واهد قلبى، واسلل سخيمة صدري»(٢).

ففي هذا الحديث سأل رسول الله ﷺ ربه \_ تعالى \_ أن يجعله من الشاكرين له .

وبهذا يتبين أن الشكر من أعلى المنازل، وأرفعها للعامة والخاصة، أفلا يستحيى من جعله للعامة دون الخاصة؟

ولم يتكلم شيخ الإسلام ابن تيمية في كتابه «التحفة العراقية» عن الشكر، ولكونه من أهم أعمال القلوب وأشرفها تكلمت عليه باختصار. والله تعالى أعلم.

<sup>=</sup> بالكوفة وهو وال عليها سنة خمسين، وله سبعون سنة وكان من دهاة قريش. انظر: «مشاهير علماء الأمصار»: (ص٤٣).

<sup>(</sup>۱) في «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٣، كتاب التهجد، (١٩)، باب (٦)، ح١١٣٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في «سننه»: ج٥، كتاب الدعوات (٤٩)، باب (١٠٢)، ح٣٥٥، باب (٣٥٥)، ح ٣٥٥١، بلفظه عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ . وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح . والمراد بسخيمة صدره: غشه وحقده وغله .

انظر: «سنن الترمذي»: (٥/٤٥٥).

### الخشوع

#### \* تعریفه:

الخشوع في اللغة: الخضوع والسكون والتذلل(١١).

وقال الجنيد لما سئل عن الخشوع: تذلل القلوب لعلام الغيوب<sup>(٢)</sup>. قلت: الخشوع: خضوع القلب وذله وسكونه وانكساره لله\_تعالى.

### \* الخشوع من عمل القلب:

دل الكتاب والسنة على أن محل الخشوع هو القلب؛ فمن الكتاب: قوله تعالى: ﴿ ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوَاْ أَن تَخَشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكِرِ ٱللَّهِ ﴾ (٣)، وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلَّا عَلَى ٱلْحَنْشِعِينَ ﴾ (٤).

قال قتادة (٥): (الخشوع في القلب وهو الخوف وغض البصر في الصلاة)(٦).

وقال تعالى: ﴿ وَيَدْعُونَنَا رَغَبُ الرَّهَبُ أَوْكَانُواْ لَنَا خَاشِعِينَ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>۱) انظر: «القاموس المحيط»: (۱۸/۳)، مادة: «خشع»، و«مختار الصحاح» للرازي: (ص.۱۷٦).

<sup>(</sup>۲) انظر: «الرسالة القشيرية»: (۱/ ۳۸۱).

<sup>(</sup>٣) سورة الحديد، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ٤٥.

<sup>(</sup>٥) هو قتادة بن دعامة بن قتادة بن عزيز بن ربيعة بن عمرو بن الحارث، ولد وهو أعمى، وعني بالعلم فصار من حفاظ أهل زمانه وعلمائهم بالقرآن، والفقه، مات بواسط سنة سبع عشرة ومائة، وهو ابن ست وخمسين سنة .

انظر: «مشاهير علماء الأمصار»: (ص٩٦).

<sup>(</sup>٦) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (١/ ٣٧٤).

<sup>(</sup>٧) سورة الأنبياء ، الآية: ٩٠.

قال الحسن البصري في هذه الآية: هو الخوف الدائم في القلب (١). وقال تعالى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ اللّذينَ هُمْ في صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾ (٢). قال علي بن أبي طالب رضي الله عنه \_: (الخشوع خشوع القلب) (٣). ويدل على أن الخشوع من عمل القلب من السنة ما ثبت في "صحيح مسلم» أن رسول الله على كان يقول: «اللهم إني أعوذ بك من علم لا ينفع، ومن قلب لا يخشع، ومن نفس لا تشبع، ومن دعوة لا يستجاب لها» (٤).

فالخشوع محله القلب، فإذا خشع القلب خشعت الجوارح كلها لخشوعه، فإن الأعضاء تابعة للقلب تصلح بصلاحه، وتفسد بفساده، ولهذا لما رأى سعيد بن المسيب (٥) \_ رحمه الله تعالى \_ رجلاً يعبث في صلاته، قال: (لو خشع قلب هذا خشعت جوارحه) (٢).

وحكى القشيري وابن القيم ـ رحمهما الله تعالى ـ إجماع العارفين بالله على أن الخشوع مجله القلب (٧)، وهو أول شيء يفقد من الدين، كما قال

<sup>(</sup>١) انظر: «الزهد» لابن المبارك: (ص٥٥).

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمون، الآيتان: ١ ـ ٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (١/ ٣٧٥)، و«تفسير ابن كثير»: (٣/ ٣٨).

<sup>(</sup>٤) في «صحيح مسلم»: ج٤، كتاب الذكر والدعاء (٤٨)، باب (١٨)، ح٢٧٢٢/ ٧٣، عن زيد بن أرقم ـ رضي الله عنه ـ.

<sup>(</sup>٥) هو سعيد بن المسيب بن حزن بن أبي وهب المخزومي، أبو محمد القرشي، كان مولده لسنتين مضتا من خلافة عمر بن الخطاب ـ رضي الله عنه ـ، وكان من كبار التابعين فقهًا وورعًا وعبادة وفضلًا وزهادة وعلمًا، مات سنة ثلاث وتسعين ـ رحمه الله تعالى ـ. انظر: «مشاهير علماء الأمصار»: (ص٣٠).

<sup>(</sup>٦) انظر: «الزهد» لابن المبارك: (ص٤١٩).

<sup>(</sup>٧) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٣٨٢)، و«مدارج السالكين»: (١/ ٢١٥).

حذيفة بن اليمان ـ رضي الله عنه ـ : (أول ما تفقدون من دينكم الخشوع) (١٠). وقال عبادة بن الصامت ـ رضي الله عنه ـ : (أول علم يرفع من الناس الخشوع، يوشك أن تدخل مسجد جماعة فلا ترى فيه خاشعًا) (٢٠).

ووعد الله تعالى الخاشعين والخاشعات بالمغفرة والأجر العظيم في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمَتِ وَٱلْمُوْمِنِينَ وَٱلْمُوْمِنِينَ وَٱلْمُوْمِنِينَ وَٱلْمُوْمِنِينَ وَٱلْمُوْمِنِينَ وَٱلْمُنْفِينَ وَٱلْصَّنِينَ وَٱلصَّنِينَ وَٱلْمُتَاتِ وَٱلْمُتَاتِ وَٱلْمُتَاتِ وَٱلْمُتَاتِ وَٱلْمُنْتِينِينَ وَٱلصَّنِينَ وَٱلْمُتَاتِ وَٱلْمُنْتِينِينَ وَٱلْمُنْتِينَ وَٱلْمُنْتِينَ وَٱلْمُنْتِينِينَ وَٱلْمُنْتِينِينَ وَٱلْمُنْتِينِينَ وَٱلْمُنْتِينِينَ وَٱلْمُنْتِينِينَ وَٱلْمُنْتِينِينَ وَٱلْمُنْتِينِينَ وَٱلْمُنْتِينِينَ وَالصَّنِينَ وَالْمُنْتِينِينَ وَالْمُنْتِينَ وَالْمُنْتِينَ وَالْمُنْتِينَ وَالْمُنْتِينَ وَالْمُنْتِينَ وَالْمُنْتِينَ وَالْمُنْتِينَ وَالْمُنْتَاتِينَ وَالْمُنْتَاتِينَاتِينَ وَالْمُنْتَاتِينَ وَالْمُنْتَلِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِينَاتِ

<sup>(</sup>١) انظر: «الزهد» للإمام أحمد: (ص٢٢٤).

وحذيفة بن اليمان العبسي من الصحابة وكنيته أبو عبد الله، من المهاجرين، وهو صاحب سر الرسول على مات بعد قتل عثمان بن عفان رضي الله عنه \_ بأربعين ليلة \_ رضي الله عنه \_ . انظر: «مشاهير علماء الأمصار»: (ص٤٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في «سننه»: ج٥، كتاب العلم (٤٢)، باب (٥)، ح٢٦٥٣، من حديث جبير بن نفير. وقال: هذا حديث حسن غريب.

وهو: عبادة بن الصامت بن قيس بن أصرم أبو الوليد، من كبار الصحابة، وكان أول من ولي قضاء فلسطين، مات سنة ٣٤هـ وهو ابن اثنتين وثمانين سنة فرحمه الله ورضي الله عنه. انظر: «مشاهير علماء الأمصار»: (ص٥١).

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، الآية: ١٠٩.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، الآية: ١٩٩.

وَٱلْحَافِظُاتِ وَٱلذَّاكِرِينَ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَٱلذَّاكِرَتِ أَعَدَّ ٱللَّهُ لَكُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴿(١).

## \* من أقوال الصحابة وغيرهم في الخشوع :

قيل لعلي بن أبي طالب \_ رضي الله عنه \_ لم ترقع قميصك؟ قال: يخشع القلب ويقتدى به المؤمن (٢).

وقال أبو الدرداء\_رضي الله عنه\_: استعيذوا بالله من خشوع النفاق، قيل له: وما خشوع النفاق؟ قال: أن يرى الجسد خاشعًا والقلب ليس بخاشع<sup>(٣)</sup>.

ورأى عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_ رجلاً طأطأ رقبته في الصلاة فقال: (يا صاحب الرقبة ارفع رقبتك، ليس الخشوع في الرقاب، إنما الخشوع في القلوب)(٤).

وقال الفضيل بن عياض ـ رحمه الله تعالى ـ: (كان يكره أن يرى على الرجل من الخشوع أكثر مما في قلبه) (٥).

فثبت بهذه الأدلة من الكتاب والسنة وأقوال الصحابة \_ رضي الله عنهم \_ أن الخشوع من عمل القلب. والله تعالى أعلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الزهد» للإمام أحمد: (ص١٦٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: (ص١٧٦).

<sup>(</sup>٤) انظر: «مدارج السالكين»: (١/ ٥٢١).

<sup>(</sup>٥) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٣٨٣).

## الإنابة إلى الله تعالى

#### \* تعريفها:

الإنابة في اللغة: الرجوع(١).

والإنابة إلى الله تعالى: هي رجوع القلب إلى الله عز وجل عبودية ومحبة، وانصراف دواعي القلب وجواذبه إليه، مع عكوف الجوارح على طاعته والإخلاص له والمتابعة لرسوله(٢).

والإنابة إلى الله \_ تعالى \_ من عمل القلب، دل على ذلك قوله تعالى:

## \* ذكر الإنابة في الكتاب والسنة :

تكرر ذكر الإنابة إلى الله تعالى في القرآن كثيرًا، وقد أمر الله تبارك وتعالى بها عبادة في قوله تعالى: ﴿ وَأَنِيبُوٓ إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ ٱلْعَكَابُ ثُمَّ لَا نُصَرُونَ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) انظر: «القاموس المحيط»: (١/ ٣٩)، وانظر: «مختار الصحاح» للرازي: (ص٣٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الفوائد» لابن القيم: (ص١٩٦)، و«مدارج السالكين»: (١/ ٤٣٤)، و«طريق الهجرتين»: (ص٢١٨).

<sup>(</sup>٣) سورة ق الآية: ٣٣.

 <sup>(</sup>٤) سورة الزمر، الآية: ٥٤.

 <sup>(</sup>٥) سورة هود، الآية: ٧٥.

<sup>(</sup>٦) سورة ص، الآية: ٢٤.

عن شعيب عَلَيْتَكُلاِ أَنه قال: ﴿ وَمَا تَوْفِيقِيَ إِلَّا بِأَللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيثُ ﴾ (١)، وقال إمام الحنفاء إبراهيم عَلَيْتَكُلاِ والذين آمنوا معه: ﴿ رَبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ أَنْبَنَا وَإِلَيْكَ أَنْبَنَا وَإِلَيْكَ أَلْمَصِيرُ ﴾ (٢).

وأمر الله تبارك وتعالى رسوله محمدًا ﷺ وأمته بالإنابة إليه في قوله تعالى: ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا بَدِيلَ لِخَلِقِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْها لَا بَدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّ

وأمر الله تعالى نبيه محمدًا ﷺ أن يقول للمؤمنين (٤): ﴿ وَمَا اَخْنَلَفْتُمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَ إِلَى اللَّهِ ذَالِكُمُ اللَّهُ رَبِّى عَلَيْهِ قَوَكَ لَتُ وَإِلَيْهِ أَنْبِبُ ﴾ (٥).

وأمر الله تعالى باتباع سبيل أهل الإنابة إليه، في قوله تعالى: ﴿ مَعْرُوفِكًا ۚ وَاتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ﴿ مَعْرُوفِكًا ۚ وَاتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ﴾(٦).

ووعد الله تعالى أهل الإنابة إليه بالهداية في قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا أَنْزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِن رَبِيهِ عَلَى اللهَ يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن أَنَابَ اللهَ يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن أَنَابَ اللهُ يَجْتَبِى إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن أَنَابُ (٧)، وفي قوله تعالى: ﴿ اللّهُ يَجْتَبِى إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن يُشَآءُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن يُشَاءً وَيَهُدِى إِلَيْهِ مَن يُشَاءً وَيَهُدِى إِلَيْهِ مَن يُشَاءً وَيَهُدِى إِلَيْهِ مَن يُشَاءً وَيَهُدِى إِلَيْهِ مَن يَشَاءً وَيَهُدِى إِلَيْهِ مَن يُشَاءً وَيَهُدِى إِلَيْهِ مَن يَشَاءً وَيَهُدِى إِلَيْهِ مَن يَشَاءً وَيَهُدِى إِلَيْهِ مَن يُسَاءً وَيَهُدِى إِلَيْهِ مَن يَشَاءً وَيَهُولُولُ اللّهُ يَعْمَلُونَ اللّهُ اللّهُ يَعْمَا إِلَيْهِ مَن يَشَاءً وَيَهُ وَيَهُ إِلَيْهُ مَن يُشَاءً وَيَهُدِى إِلَيْهِ مَن يَشَاءً وَيَهُ وَيَهُ مِن يَشَاءً وَيَهُ وَيَهُ إِلَيْهِ مِن يَشَاءً وَيَهُ وَيَهُ وَيَهُ مِن يَشَاءً وَيَهُدِى إِلْتُهِ مِن يَشَاءً وَيَهُ وَيَعْمُ إِلَى إِلَيْهُ مِنْ يَسَاعًا عَلَى إِلَيْهُ مِنْ يَعْتَالِى إِلَيْهِ مِنْ يَسَاءً وَيَهُ لِلْهِ عَلَيْهِ عُنْ إِلَيْهِ مِن يَسَاءً وَيَهُ وَلَهُ عَلَيْهِ مِن يَعْمِلُونَ اللّهُ الْعَلَيْدِي مِن يَعْلَقُونُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَاقِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعِلْمُ اللّهُ اللّهُ الْعَلِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَاقِ اللّهُ الْعِلْمُ اللّهُ الْعَلَاقُ اللّهُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلِي الْ

سورة هود، الآية: ٨٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الممتحنة ، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الروم، الآيتان: ٣٠ ـ ٣١.

<sup>(</sup>٤) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (١٦/٧).

<sup>(</sup>٥) سورة الشورى، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٦) سورة لقمان، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٧) سورة الرعد، الآية: ٢٧.

 <sup>(</sup>A) سورة الشورى، الآية: ١٣.

وأخبر ـ سبحانه وتعالى ـ أن أهل الإنابة إليه هم الذين ينتفعون بآيات الله فيتذكرون، كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَتَذَكَّرُ إِلَّا مَن يُنِيبُ ﴾ (١)، وقوله تعالى: ﴿ بَنْصِرَةً وَذِكْرَىٰ لِكُلِّ عَبْدٍ مُنِيبٍ ﴾ (٢)، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِى ذَلِكَ لَاكُلِّ عَبْدٍ مُنِيبٍ ﴾ (٢)،

وأخبر الله \_ عز وجل \_ أن لأهل الإنابة إليه البشرى في الحياة الدنيا والآخرة بالجنة (٤)، قال تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ ٱجْتَنَبُواْ الطَّلغُوتَ أَن يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُواْ إِلَى اللَّهِ لَمُمُ الْبُشْرَيْ فَبَائِدٌ ﴿ وَاللَّذِينَ الْجَنَّابُواْ الطَّلغُوتَ أَن يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُواْ إِلَى اللَّهِ لَا لَهُمُ الْبُشْرَيْ فَبَائِدٌ ﴿ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّ

ووعدهم الله \_ عز وجل \_ بالمغفرة، قال تعالى: ﴿ إِن تَكُونُواْ صَالِحِينَ فَإِنَّهُ كُونُواْ صَالِحِينَ فَإِنَّهُ كَانَ لِلْأَوْلِينِ عَفُورًا ﴾ (٦).

وجاء ذكر الإنابة في السنة في دعائه ﷺ، حيث كان يقول في دعائه «رب اجعلني لك شكارًا، لك ذكارًا، لك رهابًا، لك مطواعًا، لك مخبتًا، إليك أواهًا مُنيبًا» (٧).

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٢) سورة ق، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٣) سورة سبأ، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (١٥/ ٢٤٤)، و«تفسير ابن كثير»: (٤/ ٤٤).

 <sup>(</sup>٥) سورة الزمر، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٦) سورة الإسراء، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>۷) هذا جزء من حدیث أخرجه الترمذي في «سننه»: ج٥، كتاب الدعوات (٤٩)، باب (۲۰۳)، ح۱۰۰، عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ، وقال: هذا حدیث حسن صحیح.

- أقسام الإنابة إلى الله :
- تنقسم الإنابة إلى الله تعالى إلى قسمين(١):
- إنابة عامة: وهي لجميع الناس مؤمنهم وكافرهم، وذلك لربوبيته عالى ـ وهي لا تستلزم الإسلام، بل قد تكون من الشرك والكفر وهذه الإنابة العامة مذكورة في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَ النَّاسَ ضُرُّ دَعَوًا وَهَذَه الإِنابة العامة مذكورة في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَ النَّاسَ ضُرُّ دَعَوًا رَبَّهُم مُنِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا أَذَا قَهُم مِّنهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُم بِرَيِهِم يُشْرِكُونَ ﴿ وَمَنْ مُنْكِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُم بِرَيهِم يُشْرِكُونَ ﴿ لَيَكُفُرُوا بِمَا ءَانَيْنَهُم فَتَمَتَّعُوا فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ (٢)، وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَ الْإِنسَنَ ضُرُّ دَعَا رَبَّمُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَلَمُ نِعْمَةً مِنْهُ نِسِي مَا كَانَ يَدْعُوا إِلَيْهِ مِن قَبْلُ وَجَعَلَ لِلّهِ أَندَادًا لِيضِلَ عَن سَبِيلِهِ وَقُلْ تَمَتَّعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلًا إِلَيْهِ مِنْ أَصْعَلِ اللّهِ النّارِ ﴾ (٣).
- إنابة خاصة بأوليائه: وهي إنابة لألوهيته، إنابة عبودية ومحبة لله تعالى، وهذه الإنابة الخاصة مذكورة في قوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ اَجْتَنَبُوا الطَّاخُوتَ اَنَ يَعْبُدُوهَا وَانَابُواْ إِلَى اللّهِ لَمُمُ الْبُشْرَيُ ﴾ (٤)، وفي قوله تعالى: ﴿ مَنْ خَيْنَى الرَّحْمَنَ بِعَبْدُوهَا وَانَابُواْ إِلَى اللّهِ لَمُمُ الْبُشْرَيُ ﴾ (٤)، وفي قوله تعالى: ﴿ بَبْصِرَةُ وَذِكْرَىٰ لِكُلِّ عَبْدِ بِالْغَنَيْبِ وَجَاءً بِقَلْبٍ مُنِيبٍ ﴾ (٥)، وفي قوله تعالى: ﴿ بَبْصِرَةُ وَذِكْرَىٰ لِكُلِّ عَبْدِ مُنْ يُنِيبٍ ﴾ (٢)، وقوله تعالى: ﴿ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾ (٢)، والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>۱) انظر: «مدارج السالكين»: (۱/ ٤٣٤).

<sup>(</sup>٢) سورة الروم، الأيتان: ٣٣\_٣٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر، الآية: ٨.

 <sup>(</sup>٤) سورة الزمر، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٥) سورة ق، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٦) سورة ق، الآية: ٨.

<sup>(</sup>۷) سورة الشورى، الآية: ۱۳.









في الأعمال القلبية

تحقيق ودراسة

تأليف

شيخ الإسلام تقي الدين أحمد بن تيمية ﴿ اللهُ تعالى اللهُ عالى اللهُ عالى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

إعداد يحيى بن محمد بن عبد الله الهنيدي

مكتبة الرشد

## ب الاحراجم (١)

[الحمد لله نستعينه ونستغفره ونستهديه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده (٢) الله فلا مضل، ومن يضلل فلا هادي له. ونشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، ونشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليمًا] (٣)، أما بعد:

فهذه كلمات مختصرة في أعمال القلوب التي قد تسمى المقامات أو  $^{(3)}$  الأحوال، وهي من أصول الإيمان وقواعد الدين مثل: محبة الله ورسوله، والتوكل على الله، وإخلاص الدين له، والشكر له  $^{(0)}$ ، والصبر على حكمه، والخوف منه، والرجاء له  $^{(7)}$ ، وما يتبع ذلك، اقتضى ذلك  $^{(V)}$  بعض من أوجب الله حقه من أهل الإيمان واستكتبها وكل منا عجلان.

<sup>(</sup>۱) في "ص" بعد البسملة: "وبه نستعين" قاعدة في التصوف والأعمال القلبية، تعرف بالتحفة العراقية، قال شيخ الإسلام ومفتي الأنام فريد دهره ووحيد عصره بقية المجتهدين قدوة المحققين تاج العارفين لسان المتكلمين تقي الدين أبو العباس أحمد ابن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية الحراني، رفع الله في الثقلين ذكره وأعلا في الدارين قدره، وغفر لنا وله ولجميع المسلمين.

وفي «ش» بعد البسملة: «وبه نستعين ولا حول ولا قوة إلا بالله». وفي «س» بعد البسملة: «وبه أثق». البسملة: «وبه أثق».

<sup>(</sup>۲) في «ش»: «يهدي».

<sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفين ساقط من «د».

<sup>(</sup>٤) في «د»: «والأحوال».

<sup>(</sup>٥) «والشكر له» ساقط من «س» و «ش».

<sup>(</sup>٦) «له» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٧) «ذلك» ساقط من «س».

<sup>(</sup>A) في «س»: «ما».

فأقول: هذه الأعمال جمعيها(١) واجبة على جميع الخلق المأمورين باتفاق أئمة الدين.

والناس فيها على ثلاث درجات، كما هم في أعمال الأبدان على ثلاث درجات: ظالم لنفسه، ومقتصد، وسابق بالخيرات (٢)، فالظالم لنفسه: العاصي بترك مأمور أو فعل محظور (٣)، والمقتصد: المؤدي للفواجبات، والتارك للمحرمات، والسابق بالخيرات: المتقرب بما يقدر عليه من واجب ومستحب، والتارك للمحرم والمكروه، وإن كان كل من المقتصد والسابق قد تكون له ذنوب تمحى عنه إما بتوبة ـ والله يحب التوابين ويحب المتطهرين ـ، وإما بحسنات ماحية، وإما بمصائب (٤) مكفرة، وإما بغير ذلك، وكل من الصنفين: المقتصدين والسابقين من أولياء الله: هم الذين ذكرهم الله في كتابه بقوله: ﴿ أَلاَ اللهُ وَلَا مُتَوْلَ اللهُ وَلَا هُمْ يَعْرَنُون المتقون، ولكن ذلك ينقسم يَتَقُون المتقون، ولكن ذلك ينقسم إلى عام: وهم المقتصدون، وخاص: وهم السابقون، وإن كان السابقون على درجات كالأنبياء والصديقين، وقد ذكر النبي على درجات كالأنبياء والصديقين، وقد ذكر النبي على القسمين في

<sup>(</sup>١) في «ش»: «على» بعد «جميعها»، وزيادتها خطأ لا يستقيم معها الكلام.

<sup>(</sup>٢) وهذا مأخوذ من قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثِنَا ٱلْكِنْبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمُّ لِنَفْسِهِ. وَمِنْهُم مُّقْتَصِدُ وَمِنْهُمْ سَابِقُ إِلَّا خَيْرَتِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَضَّلُ ٱلْكَبِيرُ ﴾ [سورة فاطر، الآية: ٣٢].

<sup>(</sup>٣) في «د»: «مأمورًا وفعل محظورًا»، وفي «ش»: «مأمورًا أو فعل محظورًا»، وكلاهما خطأ.

<sup>(</sup>٤) في «ص» بياض.

<sup>(</sup>٥) سورة يونس، الآيتان: ٦٢ ـ ٦٣.

الحديث الذي رواه البخاري في "صحيحه" عن أبي هريرة عن النبي ﷺ أنه قال: "يقول الله تعالى: من عادى لي وليًّا فقد بارزني بالمحاربة، وما تقرب إليَّ عبدي بمثل أداء (١) ما افترضت عليه، ولا يزال عبدي يتقرب إليَّ بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، فبي يسمع، وبي يبصر، وبي يبطش، وبي يمشي رئاً، ولئن سألني لأعطينه، ولئن استعاذني

(۱) «أداء» ساقط من «س».

ليس في هذا الحديث دليل للحلولية فقد دل الحديث على الفرق بين الرب والعبد من وجوه متعددة لقوله: «ما عادي لي وليًّا فقد بارزني بالمحاربة» ففرق بين نفسه ووليه وعدوه، فهو لم يقل أنا أسمع، وأنا أبصر، ولا أنا أبطش، ولا أنا أمشى، ثم قال: «وما تقرب إليَّ عبدي بمثل أداء ما افترضت عليه» ففرق بين المتقرب والمتقرب إليه، ثم قال: «فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به» إلى آخره. ولم يقل: كنت إياه، ولا فيه أن فعل أحدهما هو فعل الآخر، ولكن أخبر أن إحساس العبد وفعله يقع به؛ لأن العبد إذا صار موافقًا لله فيما يحبه ويرضاه، يحب ما يحب، ويبغض ما يبغض، ويرضى بما يرضى، ويأمر بما يأمر، وينهى عما ينهى، صار الإيمان به ومعرفته وتوحيده في قلبه، فإحساسه وأفعاله تقع به، وهذا ما في القلب نظير قوله في ما في اللسان: «أنا مع عبدي ما ذكرني وتحركت بي شفتاه» [ذكر هذا الحديث في «صحيح البخاري: (١٣/ ٨٧)، كتاب التوحيد (٩٧) تعليقًا، وقد أخرجه موصولاً في كتاب خلق أفعال العباد، في باب ما كان النبي يذكره ويرويه عن ربه عز وجل. وهو في «المستدرك» للحاكم: (١/٤٩٦)، كتاب الدعاء، وقال الحاكم: صحيح. وأقره الزهبي]. فقال تحركت بي وإنما تحركت باسمه، كذلك قوله «فبي يسمع وبي يبصر وبي يبطش وبي يمشي»، أي: بما في قلبه من الإيمان بي، وبهذا يتضح معنى الحديث وأن هناك فرقًا بين فعل الرب وفعل. انظر: كتابه «الاستغاثة» المعروف بـ «الرد على البكري» لابن تيمية: (ص١٧٦ ـ ١٧٧). وانظر كلام ابن تيمية عليه في هذه الرسالة في (ص۶۳۹، وما بعدها). وانظر: «فتاوی ابن تیمیة»: (۱۷/ ۱۳۴).

لأعيذنه، وما ترددت عن شيء أنا فاعله ترددي عن قبض نفس عبدي المؤمن يكره الموت وأكره مساءته ولابد له منه»(١).

وأما الظالم لنفسه من أهل الإيمان، فمعه (٢) من ولاية الله بقدر إيمانه وتقواه، كما معه من ضد ذلك بقدر فجوره؛ إذ (٣) الشخص الواحد قد يجتمع فيه الحسنات المقتضية للثواب والسيئات المقتضية للعقاب، حتى يمكن أن يثاب ويعاقب، وهذا قول جميع أصحاب رسول الله على وأئمة الإسلام وأهل السنة والجماعة الذين يقولون: إنه لا يخلد في النار من في قلبه مثقال ذرة من إيمان، وأما القائلون بالتخليد؛ من (٤) الخوارج

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج۱۱، كتاب الرقاق (۸۱)، باب التواضع (۳۸)، ح۲۰۲، ولفظه هناك عن أبي هريرة رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله على: إن الله قال: من عادى لي وليًا فقد آذنته بالحرب، وما تقرب إلى عبدي بشيء أحب إليَّ مما افترضته عليه، وما يزال عبدي يتقرب إليَّ بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، وإن سألني لأعطينه ولئن استعاذني لأعيذنه، وما ترددت عن شيء أنا فاعله ترددي عن نفس المؤمن يكره الموت وأنا أكره مساءته». كذلك «مسند الإمام أحمد»: (٢/ ٢٥٦)، بلفظ مقارب وهو عن عائشة.

<sup>(</sup>٢) في «س»: «ففيه».

<sup>(</sup>٣) في «س»: «فالشخص».

<sup>(</sup>٤) في «س»: «كالخوارج».

والخوارج يقال لهم: النواصب والحرورية، نسبة إلى حروراء، موضع خرج فيه أولهم على على \_ رضي الله تعالى عنه \_، وهم المحبون لأبي بكر وعمر، والمبغضون لعلي ابن أبي طالب وعثمان، والخوارج لما اختلفت صارت عشرين فرقة. وقال أبو الحسن الأشعري: الذي يجمعها إكفار علي وعثمان وأصحاب الجمل والحكمين، ومن رضي بالتحكيم وصوب الحكمين أو أحدهما، ووجوب الخروج على السلطان الجائر ولم يرض ما حكاه الكعبى: من إجماعهم على تكفير مرتكبي الذنوب.

والمعتزلة القائلون بأنه (۱) لا يخرج من النار من دخلها من أهل القبلة، وأنه لا شفاعة للرسول ولا غيره في أهل الكبائر لا قبل دخول النار ولا بعدها (۲). فعندهم لا يجتمع (۳) في الشخص الواحد ثواب وعقاب وحسنات وسيئات، بل من أثيب لم (٤) يعاقب، ومن عوقب لم يثب.

ودلائل هذا الأصل من الكتاب والسنة وإجماع سلف (٥) الأمة كثيرة (٦)، ليس هذا موضعه قد بسطناه في مواضعه (٧). وينبني (٨) عليه أمور

انظر: «الفرق بين الفرق» للبغدادي: (ص٥٤ ـ ٩٢). وانظر: «خطط المقريزي»: (٢/ ٣٥٤)، و«مقالات الإسلاميين» لأبي الحسن الأشعري: (١/ ١٦٧، وما بعدها)، و«الملل والنحل» للشهرستاني: (١/ ١١٤، وما بعدها).

والمعتزلة هم أصحاب واصل بن عطاء، ويسمون أصحاب العدل والتوحيد ويلقبون بالقدرية ويقولون بخلق القرآن، ويثبتون الذات وينفون الصفات، وأن الله لا يخلق الشر والظلم، وأن مرتكب الكبيرة يخلد في النار، والعاصي بين المنزلتين، لا هو مؤمن ولا هو كافر وهم فرق.

انغر: «الملل والنحل» للشهرستاني: (٢/١١)، و«الفرق بين الفرق» للبغدادي: (ص٩٣).

<sup>(</sup>۱) في «س» و «د»: «أنه».

<sup>(</sup>٢) في «د»: «ولا بعد»، وانظر هذا الكلام ونحوه في «الفصل في الملل والأهواء والنحل» لابن حزم: (٤/٤٤ ـ ٦٣)، وكذلك في «الملل والنحل» للشهرستاني: (١/ ٤٨).

<sup>(</sup>٣) في «ص»: «لا يجمع».

<sup>(</sup>٤) في «س» و «د»: «لا يعاقب».

<sup>(</sup>٥) في «س»: «السلف والأمة» وهو خطأ ظاهر.

<sup>(</sup>٦) في «د» و «س»: «كثير» وهو خطأ.

<sup>(</sup>۷) انظر على سبيل المثال: «مجموع فتاوى ابن تيمية» جمع وترتيب عبد الرحمن بن قاسم وابنه محمد: (۱۷ / ۱۷۳ ـ ۱۷۵).

<sup>(</sup>۸) في «د»: «بينا» وهو تصحيف.

كثيرة، ولهذا من كان معه إيمان حقيقي، فلابد أن يكون معه (١) من هذه الأعمال بقدر إيمانه، وإن كان له ذنوب، كما روى البخاري (٢) في «صحيحه» عن عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_: «أن رجلاً كان يدعى حمارًا، وكان يُضحك (٣) النبي عليه وكان يشرب الخمر ويجلده النبي عليه فقال فأتي به مرة، فقال رجل: لعنه الله ما أكثر ما يؤتى به إلى (١) النبي عليه ، فقال النبي عليه ورسوله» (٥).

(١) في «س»: «منه» وهو خطأ.

<sup>(</sup>Y) وهو محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري، أبو عبد الله، الإمام في علم الحديث، حافظ، وُلد سنة ١٩٤ه في بخارى ورحل في طلب العلم إلى خراسان والعراق ومصر والشام، ودُفن بـ «خرتنك» قرية على فرسخين من سمرقند سنة ٢٥٦ه من تصانيفه: «الجامع الصحيح»، و «التاريخ الكبير»، و «السنن في الفقه»، و «خلق أفعال العباد»، و «الأدب المفرد». انظر: «تهذيب الأسماء واللغات» للنووي: الجزء الأول من القسم الثاني: (٢٧)، و «تاريخ بغداد» للخطيب البغدادي: (٢/٤ ـ ٣٤)، و «الأعلام» لخير الدين الزركلي: (٦/ ٨٥١ ـ ٢٥٩).

<sup>(</sup>٣) في "س" أخر قوله: "يضحك" بعد الصلاة والسلام على النبي، وهو خطأ واضح، والرجل هو عبد الله الملقب بالحمار، كان صاحب مزاح يضحك النبي على ويهدي إليه العكة من السمن والعسل، فإذا جاء صاحبه يتقاضاه جاء به إلى النبي على فقال: أعط هذا متاعه، فما يزيد النبي على أن يبتسم ويأمر به فيعطى.

انظر: «أسد الغابة في معرفة الصحابة»: (٣/ ٢١٦، ترجمة رقم: ٢٩٠٢)، و«فتح الباري» لابن حجر العسقلاني: (٧٧/١٢).

<sup>(</sup>٤) «إلى» ساقط من «د».

<sup>(</sup>٥) «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١١، كتاب الحدود (٨٦)، باب ما يكره من لعن شارب الخمر، وأنه ليس بخارج من الملة (٥)، ح ٢٧٨، ولفظه هناك عن ابن عمر بن الخطاب؛ أن رجلاً كان على عهد النبي كان اسمه عبد الله وكان يلقب حماراً، وكان يضحك رسول الله على وكان النبي=

فهذا يبين أن المذنب (۱) بالشرب وغيره قد يكون محبًا لله ولرسوله. وحب الله ورسوله أوثق عرى الإيمان، كما أن العابد الزاهد؛ قد يكون لما في قلبه من (۲) بدعة ونفاق مسخوطًا من ذلك الوجه عند الله ورسوله، كما استفاض في الصحاح وغيرها من حديث علي بن أبي طالب وأبي سعيد الخدري (۳) وغيرهما (٤) عن النبي أنه ذكر الخوارج فقال: «يحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم وصيامه مع صيامهم وقراءته من قراءتهم، يقرؤون القرآن لا يجاوز حناجرهم، يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية، أينما لقيتموهم فاقتلوهم، فإن في قتلهم أجرًا عند الله لمن قتلهم يوم القيامة، لئن أدركتهم لأقتلنهم قتل عاد» (٥).

<sup>=</sup> ﷺ قد جلده في الشراب، فأتي به يومًا فأمر به فجلد، فقال رجل من القوم: اللهم اللعنه ما أكثر ما يؤتى به، فقال النبي ﷺ: «لا تلعنوه، فوالله ما علمت، إنه يحب الله ورسوله».

<sup>(</sup>۱) في «س»: «الذنب» وهذا تصحيف.

<sup>(</sup>٢) «من» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٣) هو سعد بن مالك بن سنان بن عبيد الأنصاري الخزرجي، أبو سعيد الخدري، مشهور بكنيته، استصغر بأحد، واستشهد أبوه بها، وغزا هو ما بعدها، كان أبو سعيد من الحفاظ المكثرين، روى عن النبي على الكثير وروى عن بعض الصحابة كأبي بكر وعمر وروى عنه من الصحابة: ابن عباس وابن عمر وغيرهما. مات سنة أربع وسبعين، وقيل: أربع وستين، وقيل: مات سنة خمس وستين. انظر: «الإصابة» لابن حجر: (١٤/١٥٥)، و«الاستيعاب في معرفة الأصحاب» لابن عبد البر المطبوع بذيل «الإصابة» لابن حجر: (١١/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٤) «غيرهما» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٥) «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وتبويب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٦، كتاب الأنبياء (٦٠)، باب قول الله تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمُ هُودًاْ قَالَ يَكَفُومِ اَعَبُدُواْ اللّهَ =

وهؤلاء قاتلهم أصحاب رسول الله عليه المؤمنين علي بن أبي طالب بأمر النبي على النبي على النبي على النبي عليه أن الصحيح: «تمرق مارقة على حين (١) فرقة من المسلمين يقتلهم أدنى (٢) الطائفتين إلى الحق (٣)»(٤).

- ... ﴾ إلخ [هود: ٥٠]، ح٣٣٤، ولفظه هناك عن أبي سعيد ـ رضي الله عنه ـ قال: 

«بعث علي ـ رضي الله عنه ـ إلى النبي على بذهيبة، فقسمها بين الأربعة الأقرع بن 
حابس الحنظلي ثم المجاشعي، وعيينة بن بدر الفزاري، وزيد الطائي، ثم أحد بني 
نبهان، وعلقمة بن علائة العامري أحد بني كلاب. فغضبت قريش والأنصار قالوا: 
يعطي صناديد أهل نجد ويدعنا. قال: إنما أتألفهم. فأقبل رجل غائر العينين مشرف 
الوجنتين ناتىء الجبين كث اللحية محلوق فقال: اتق الله يا محمد فقال: من يطع الله 
إذا عصيت؟ أيأمنني الله على أهل الأرض ولا تأمنوني؟ فسأله رجل قتله \_ أحسبه خالد 
ابن الوليد \_ فمنعه، فلما ولي قال: إن من ضنّضيء هذا \_ أو في عقب هذا \_ قوم 
يقرؤون القرآن لا يجاوز حناجرهم، يمرقون من الدين مروق السهم من الرمية، يقتلون 
أهل الإسلام ويدعون أهل الأوثان، لئن أنا أدركتهم لأقتلنهم قتل عاد».

وانظره أيضًا في كتاب المناقب (٦١)، باب (٢٥) حديث (٣٦١٠) عن أبي سعيد الخدري \_ رضي الله عنه \_ في نفس الكتاب والباب حديث (٣٦١١).

وأخرجه مسلم في "صحيحه": ج٢، كتاب الزكاة (١٢)، باب ذكر الخوارج وصفتهم (٤٧)، ح١٠٤٣/١٠٦٤، عن أبي سعيد الخدري بلفظ نحوه. وكذلك أيضًا في "صحيح مسلم": ج٢، كتاب الزكاة (١٢)، باب (٤٨)، ح٢٦٠١/١٥٤، عن علي بن أبي طالب ـ رضى الله عنه ـ بلفظ مقارب.

- (١) في «س» و «د»: «خير» وهو تصحيف دل عليه سياق الحديث.
  - (۲) في «س»: «إحدى» وهو تصحيف.
    - (٣) «إلى الحق» سأقط من «س».
- (٤) في «صحيح مسلم»: ج٢، كتاب الزكاة (١٢)، باب ذكر الخوارج وصفاتهم (٤٧)، ح٥٠/١٠٦٥، عن أبي سعيد الخدري \_ رضي الله عنه \_ قال: قال رسول الله ﷺ: «تمرق مارقة عند فرقة من المسلمين يقتلها أولى الطائفتين بالحق».

ولهذا قال أئمة المسلمين كسفيان الثوري (١) وغيره (٢): إن البدعة أحب إلى إبليس من المعصية؛ لأن البدعة لا يتاب منها والمعصية يتاب منها (٣). ومعنى قولهم: إن البدعة لا يتاب منها؛ أن المبتدع الذي يتخذ دينًا لم يشرعه الله ورسوله قد زين له سوء عمله فرآه حسنًا، فهو لا يتوب مادام يراه حسنًا (١٤)؛ لأن أول التوبة العلم بأن فعله سيء ليتوب منه، أو بأنه ترك حسنًا مأمورًا به أمر يجاب أو أمر (٥) استحباب ليتوب فيفعله.

فمادام يرى فعله حسنًا وهو سيء في نفس الأمر، فإنه لا يتوب ولكن التوبة منه ممكنة وواقعة (7), بأن يهديه الله ويرشده حتى يتبين له الحق، كما هدى ـ سبحانه وتعالى ـ من هدى (7) من الكفار والمنافقين وطوائف

<sup>(</sup>۱) هو أبو عبد الله سفيان بن سعيد بن مسروق الثوري الكوفي. قال شعبة وابن عيينة وغيرهم من العلماء: سفيان أمير المؤمنين في الحديث. وقال ابن المبارك: كتبت عن ألف ومائة شيخ ما كتبت عن أفضل من سفيان، وُلد سنة ۹۷هم، وقيل غير ذلك، وتوفي بالبصرة سنة ۱۲۱هم، محدث فقيه، وله من الكتب: «الجامع الكبير»، و«الفرائض». انظر: «حلية الأولياء» للأصفهاني: (۲/۳۵)، و(۲۰۲۱م)، و(۷/۳)، و(معجم المؤلفين»: و(۷/۳)، و(معجم المؤلفين»: (٤/ ١١١ ـ ١١٥)، و(مشاهير علماء الأمصار» للبستي: (ص۱۲۹)، و«تذكرة الحفاظ» للذهبي: (۲۰۲۱)، و(۲۰۷۰).

<sup>(</sup>۲) «غيره» ساقط من «سر».

<sup>(</sup>٣) انظر: «حلية الأولياء» للأصفهاني: (٧/ ٢٦)، و«مجموع الفتاوى» لابن تيمية: (١١/ ١٨٤ \_ ٦٨٥).

<sup>(</sup>٤) قال تعالى: ﴿ أَفَمَن نُبِينَ لَمُرْسُوَّهُ عَمَلِهِ مَوْءَاهُ حَسَنَا ﴾ [سورة فاطر، الآية: ٨]، ولا ريب أن المزين لهم عملهم هم أهل الأهواء والبدع، الذين لا مستند لهم في مأخذهم سوى التقليد واتباع الهوى.

<sup>(</sup>٥) «أمر» ساقط من «د».

<sup>(</sup>٦) واو العطف ساقطة من «ص».

<sup>(</sup>٧) في «ص»: «هداه».

من أهل البدع والضلال، وهذا يكون بأن يتبع (١) من الحق ما علمه (٢) «فمن عمل بما علم أورثه (٣) الله علم ما لم يعلم (٤) ، كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا ﴿ وَلَاَيْنِ اَهْتَدَوْاْ زَادَهُمْ هُدًى وَءَانَدَهُمْ تَقُونَهُمْ ﴿ (٥) ، وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَمُمُ وَأَشَدَ تَنْبِيتًا ﴿ وَقَال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا عَظِيمًا ﴿ وَلَا لَاتَيْنَهُمْ مِن لَدُنّا أَجًرًا وَقَال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اللّهُ وَءَامِنُوا بِرَسُولِهِ مُورَكًا مُسْتَقِيمًا ﴾ (٢) ، وقال تعالى: ﴿ اللّهُ وَلُ الّذِينَ ءَامَنُوا وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَاللّهُ عَفُورٌ تَرْعِيمٌ ﴾ (٧) ، وقال تعالى: ﴿ اللّهُ وَلِى اللّهُ عَفُورٌ تَرْعِيمٌ ﴾ (٧) ، وقال تعالى: ﴿ اللّهُ وَلِى اللّهُ مَنِ النّهُ مَنِ النّهُ مِنَ النّهُ اللّهُ مَنِ النّهُ اللّهُ عَلَوْدُ مُهُمْ مِنَ النّهُ لَاكُمْ مِن النّهُ لَكُمْ مَنِ النّهُ مَنِ النّهُ مَنِ النّهُ مَنِ النّهُ مَنِ النّهُ اللّهُ مَن النّهُ اللّهُ مَن النّهُ لَكُمْ مَن النّهُ اللّهُ مَن النّهُ المَن اللّهُ اللّهُ مَن النّهُ مَن النّهُ المَن اللّهُ المَن اللّهُ اللّهُ مَن النّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن النّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللللللّهُ الللللّ

<sup>(</sup>۱) في «س»: «تتبع».

<sup>(</sup>٢) في «س»: «علمته» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٣) في «ص» و «د»: «ورثه».

<sup>(</sup>٤) هذا ليس بحديث، وإنما هو فيما يروى من كلام عيسى بن مريم عليه . قال الحافظ أبو نعيم في «الحلية» (١٥/١٠) بعد أن ساقه بسنده مرفوعًا، ما نصه: (ذكر أحمد بن حنبل هذا الكلام عن بعض التابعين عن عيسى بن مريم عليه ، فوهم بعض الرواة أنه ذكره عن النبي على ، فوضع هذا الإسناد عليه ) انتهى .

<sup>(</sup>٥) سورة محمد، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٦) سورة النساء، الآيات: ٦٦ \_ ٦٨.

<sup>(</sup>٧) سورة الحديد، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>A) سورة البقرة، الآية: ۲۵۷.

<sup>(</sup>٩) ما بين القوسين المعقوفين ساقط من «س».

<sup>(</sup>١٠) سورة المائدة، الآيتان: ١٥ \_ ١٦.

وشواهد هذا(١) كثيرة في الكتاب والسنة.

وكذلك من أعرض عن اتباع الحق الذي يعلمه تبعًا<sup>(٢)</sup> لهواه، فأن ذلك يورثه الجهل والضلال حتى يعمي قلبه عن الحق الواضح، كما قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا زَاعُوا أَزَاعُ اللّهُ قُلُوبَهُم وَاللّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْم الْفَسِقِينَ ] (٣) ﴿ فَا قَالَى : ﴿ فَلَمَّا زَاعُوا أَنَاعُ اللّهُ قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللّهُ مَرَضًا ﴾ (٥) ، وقال تعالى : ﴿ فَا قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللّهُ مَرَضًا ﴾ (٥) ، وقال تعالى : ﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ لَهِن جَآءَ تُهُمْ مَائِةٌ لَيُومِئنَ بِهَا قُلْ إِنَّمَا الْآيَكُ عِندَ اللّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنَهُ إَنْ اللّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ لَهِن جَآءَ تَهُمْ مَائِلًا لِيَعْمَدُونَ أَنْ وَيُقَلِّبُ أَفِيدًا مَا قُلُوبِهِم مَرَقُ وَيُقَلِّبُ أَفِيدًا مَا قُلُوبِهِم كَمَا لَوْ يُومِنُوا بِدِي فَلَا اللّهُ اللّهُ مَرَافًا لَهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

وهذا استفهام نفي (٩) وإنكار، أي: وما يدريكم أنها إذا جاءت لا يؤمنون وإنا لنقلب (١٠) أفئدتهم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به أول مرة، على قراءة من قرأ «إنها» بالكسر (١١) تكون .....

<sup>(</sup>۱) في «ص»: «ذلك».

<sup>(</sup>٢) في «ص»: «متبعا».

<sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفين ساقط من «س».

 <sup>(</sup>٤) سورة الصف، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٥). سورة البقرة، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٦) «أول» ساقط من «د».

<sup>(</sup>V) ما بين المعقوفين ساقط من «س».

<sup>(</sup>٨) سورة الأنعام، الآيتان: ١٠٩ ـ ١١٠.

<sup>(</sup>۹) «نفی» ساقط من «س».

<sup>(</sup>۱۰) في «د» و«س»: «نقلب».

<sup>(</sup>١١) في همزة أنها قراءتان؛ الكسر والفتح ذكرها ابن الجزري في كتابه المسمى «تقريب النشرُ في القراءات العشر» فقال فيه: (قرأ ابن كثير والبصريان وخلف وأبو بكر بخلاف عنه «إنها إذا» بكسر الهمزة من «أنها» والباقون بالفتح).

جزمًا (١) بأنها إذا جاءت لا يؤمنون، ونقلب أفئدتهم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به أول مرة [ونذرهم في طغيانهم يعمهون](٢)، ولهذا قال من قال من السلف كسعيد بن جبير (٣) وغيره (٤): إن من ثواب الحسنة الحسنة

انظر: "تقريب النشر في القراءات العشر" لمحمد بن محمد بن الجزري المتوفى سنة ٨٣٣هـ. وقد ذكر القراءتين ووجه كل قراءة منهما ابن كثير في "تفسيره" (٢/ ١٦٥) فقال: (قوله تعالى: ﴿وما يشعركم أنها إذا جاءت لا يؤمنون﴾ قيل: المخاطب بما يشعركم المشركون، وإليه ذهب مجاهد، كأنه يقول لهم: وما يدريكم بصدقهم في هذه الأيمان التي تقسمون بها وعلى هذا فالقراءة ﴿إنها إذا جاءت لا يؤمنون﴾ بكسر إن على أنها على استئناف الخبر عنهم بنفي الإيمان عند مجيء الآيات التي طلبوها، وقرأ بعضهم ﴿أنها إذا جاءت لا يؤمنون﴾) انتهى.

وكذلك ذكرها ابن جرير الطبري في تفسيره «جامع البيان»: (١١/٥)، وكذلك النيسابوري في تفسيره «غرائب القرآن ورغائب الفرقان» المطبوع على هامش «الطبري»: (١٣/٥).

- (۱) في «د»: هكذا «حرامًا».
- (٢) ما بين المعقوفين ساقط من «ص» و «س».
- (٣) هو أبو عبد الله سعيد بن جبير بن هشام الأسدي، الوالبي الكوفي، الفقيه البكاء، الشهيد تابعي، روى عن ابن عباس وابن الزبير وابن عمر وأبي سعيد الخدري وغيرهم من الصحابة.

قال عمرو بن ميمون عن أبيه: لقد مات سعيد بن جبير وما على ظهر الأرض أحد إلا وهو محتاج إلى علمه. وقال أبو القاسم الطبري: هو ثقة إمام حجة على المسلمين. قتل في شعبان سنة خمس وتسعين وهو ابن (٤٩) سنة، وقيل: إن قتله كان في آخر سنة (٩٤)، قتله الحجاج ثم مات الحجاج بعده بأيام.

انظر: «تهذیب التهذیب» لابن حجر: (۱۱/۱ - ۱۱)، و «حلیة الأولیاء» للأصبهاني: (3/ 277 - 70)، و «صفة الصفوة» لابن الجوزي: (7/ 27 - 70)، و «تذكرة الحفاظ» للذهبي: (1/ 27 - 27).

(٤) «وغيره» ساقط من «د» و «س».

بعدها، وإن من عقوبة السيئة السيئة بعدها(١).

وقد ثبت في «الصحيحين» عن ابن مسعود (٢) \_ رضي الله عنه \_ عن النبي على أنه قال: «عليكم بالصدق، فإن الصدق يهدي إلى البر، وإن البر يهدي إلى الجنة، ولا يزال الرجل يصدق ويتحرى الصدق، حتى يكتب عند الله صديقًا، وإياكم والكذب، فإن الكذب يهدي إلى الفجور، وإن الفجور يهدي إلى النار (٣)، ولا يزال الرجل يكذب ويتحرى الكذب، حتى يكتب عند الله كذابًا» (٤).

فأخبر النبي ﷺ أن الصدق أصل يستلزم البر، وأن الكذب يستلزم الفجور. وقد قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمِ ﴿ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمِ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) لم أجد هذا القول له أو لغيره.

<sup>(</sup>٢) عبد الله بن مسعود بن الحارث، وقيل: ابن غافل بن هذيل، كنيته أبو عبد الرحمن، ممن شهد بدرًا وسائر المشاهد، وكان من فقهاء الصحابة، سكن الكوفة حين كان يلي بيت المال بها ومات بالمدينة سنة اثنتين وثلاثين، ودُفن بالبقيع وكان له يوم مات بضع وستون سنة.

انظر: «الإصابة» لابن حجر: (٣٦٨/٢)، و«مشاهير علماء الأمصار» للبستي: (ص١٠)، و«صفة الصفوة» لابن الجوزي: (١/ ٣٩٥).

<sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفين ساقط من «س».

<sup>(</sup>٤) "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: (٤/...، ٧٠٠/٥٠٠)،

كتاب البر والصلة (٤٥)، باب قبح الكذب وحسن الصدق وفضله، عن عبد الله بن

مسعود ـ رضي الله عنه ـ بلفظه، إلا أن بدل قوله: "ولا يزال" كلمة "وما يزال".

وكذلك هو في "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وتبويب محمد فؤاد

عبد الباقي: ج١٠، كتاب الأدب (٧٨)، باب (٦٩)، ح٤٠٩٤ يٌ عن عبد الله بن

مسعود ـ رضى الله عنه ـ بلفظ مقارب.

<sup>(</sup>٥) سورة الانفطار، الآيتان: ١٣ \_ ١٤ .

ولهذا كان بعض المشائخ إذا أمر بعض (١) متبعيه بالتوبة، وأحب أن لا ينفره ويتعب قلبه، أمره بالصدق. ولهذا يكثر في كلام (٢) مشائخ الدين وأئمته ذكر الصدق والإخلاص حتى يقولوا(٣): قل لمن لا يصدق لا يتبعنا(٤).

ويقولوا<sup>(ه)</sup>: الصدق سيف الله في الأرض، ما وضع على شيء إلا قطعه (<sup>٦)</sup>.

ويقول يوسف بن أسباط وغيره: ما صدق الله عبد إلا صنع له (٧). وأمثال هذا كثير.

<sup>(</sup>۱) «بعض» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٢) «كلام» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٣) في «ص» و«د»: «يقولون» وهو خطأ، لأن الفعل المضارع منصوب بأن المضمرة بعد حتى.

<sup>(</sup>٤) في «ص» و«د»: «يتبعني» وهو خطأ؛ لأن الضمير يعود على المتكلم وهو جماعة وليس مفرد، وفي «تلبيس إبليس» لابن الجوزي: (ص١٥٢) قال مالك بن دينار: قولوا لمن لم يكن صادقًا لا تتعب.

<sup>(</sup>٥) في "ص" و«د": «ويقولون» وهو خطأ؛ لأن المعطوف يأخذ حكم المعطوف عليه وهو معطوف على منصوب وهو «يقولوا» الذي جاء بعد «حتى» وعلامة نصبه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة.

<sup>(</sup>٦) انظر: «الرسالة القشيرية» (٢/ ٤٥٢): (قال ذو النون المصري تَخَلِّلُهُ: الصدق سيف الله، ما وضع على شيء إلا قطعه).

<sup>(</sup>۷) انظر: «حلية الأولياء» للأصبهاني: (۸/ ٢٤٣)، ونصه هناك: (وإن علم الله منك الصدق رجوت أن يصنع الله لك). وهو يوسف بن أسباط بن واصل، الشيباني، الكوفي، نزل قرية بين حلب وإنطاكية تسمى «شيح»، حدث عن عامر بن شريح، وسفيان الثوري، وياسين الزيات. قال يحيى بن معين: ثقة ويكنى أبا محمد. وقال ابن حبان: في «الثقات». كان من عباد أهل الشام وقرائهم، مات سنة خمس وتسعين ومائة، وقيل: توفي قبل المائتين بسنة. انظر: «تهذيب التهذيب» لابن حجر: (١١/ ٤٠٧ عـ ٤٠٨)، و«حلية الأولياء» للأصبهاني: (٨/ ٢٣٧ ـ ٣٥٣)، و«صفوة الصفوة» لابن الجوزي: (٤/ ٢٦١ ـ ٢٦١)،

والصدق والإخلاص هما في الحقيقة تحقيق الإيمان والإسلام، فإن المظهرين للإسلام ينقسمون إلى مؤمن ومنافق، والفارق بين المؤمن والمنافق هو الصدق. فأساس النفاق الذي ينبني عليه هو الكذب، ولهذا إذا ذكر الله(١) حقيقة الإيمان نعته بالصدق، كما في قوله: ﴿ هُوَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنًا ۚ قُل لَّمْ تُوْمِنُواْ وَلَكِن قُولُواْ أَسَلَمْنَا [ وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ۖ وَإِن تُطِيعُواْ اللَّهَ وَرَسُولَهُ لَا يَلِتَكُم مِنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئًا إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ١٥] إنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ اللَّهِ عَالَمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَثُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَنهَدُواْ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِ سَكِيلِ ٱللَّهِ أُولَاتِكَ هُمُ ٱلصَّدِقُونَ ﴾ (٣)، وقال تعالى: ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيكرِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضْوَنًا وَيَنصُرُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُرُّ أُولَٰكِكَ هُمُ ٱلصَّلِاقُونَ ﴾(٤). فأخبر أن الصادقين في دعوى الإيمان، هم المؤمنون الذين لم يتعقب (٥) إيمانهم ريبة وجاهدوا في سبيله بأموالهم وأنفسهم، وذلك أن هذا هو(٦) العهد المأخوذ على الأولين والآخرين كما قال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَقَ ٱلنَّبِيِّنَ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِّن كِتَبِ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَآءَ كُمْ رَسُولُ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُوْمِنُنَ بِهِ ، وَلَتَنصُرُنَّهُ قَالَ ءَأَ فَرَرْتُمْ وَأَخذُتُمْ عَلَى ذَالِكُمْ إِصْرِيَ [ قَالُوا أَ أَقَرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِنَ الشَّلِهِدِينَ [(<sup>(٧)</sup>) (<sup>٨)</sup> قال ابن

لفظ الجلالة ساقط من «د». (1)

ما بين المعقوفين ساقط من «س» وبدلاً منه «إلى قوله». (٢)

سورة الحجرات، الآيتان: ١٤\_١٥. (٣)

سورة الحشر، الآية: ٨. (٤)

<sup>(</sup>٥) في «س»: «تتعقب».

في «د»: «العهد هو» بتأخير الضمير. (1)

ما بين المعقوفين ساقط من «س» وبدلاً منه كلمة «الآبة». **(V)** 

سورة آل عمران، الآية: ٨١. **(A)** 

عباس: ما بعث الله نبيًّا إلا أخذ عليه الميثاق لئن بعث محمد وهم أحياء (۱) ليؤمنن به ولينصرنه، وأمره أن يأخذ الميثاق على أمته ليؤمنن به ولينصرنه (۲). وقال تعالى: ﴿ لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ النَّاسُ بِٱلْقِسَطِّ وَأَنزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيدِ بَأْسُ شَدِيدٌ وَمَنكفِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللهُ مَن يَصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِٱلْغَيْبُ إِنَّ ٱللَّهَ قَوِيُّ عَزِيزٌ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>۱) في «س»: «وهو حي».

<sup>(</sup>۲) انظر: «تفسير ابن كثير»: (١/ ٣٧٨). وهو عبد الله بن عباس بن عبد المطلب، كنيته أبو عباس، وُلد قبل الهجرة بثلاث سنين، كان حبر الأمة وترجمان القرآن، ابن عم رسول الله على دعا له الرسول على فقال: «اللهم فقهه في الدين»، مات بالطائف سنة ثمان وستين وهو ابن إحدى وسبعين سنة. انظر: «مشاهير علماء الأمصار» للبستي: (ص٩)، و«صفة الصفوة» لابن الجوزي: (١/ ٢٤٦)، و«الإصابة» لابن حجر: (٥/ ٢٧٦).

<sup>(</sup>٣) سورة الحديد، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٤) في «ص»: «وليعلم من ينصر الله ورسوله».

<sup>(</sup>٥) في «د»: «الكتاب».

<sup>(</sup>٦) «و الكتاب» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٧) سورة الزمر، الآية: ١.

<sup>(</sup>٨) سورة هود، الآية: ١.

وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَنُلَقَّى الْقُرْءَاكَ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ (١).

والحديد أنزل من الجبال التي يخلق فيها (٢)، وكذلك وصف (٣) الصادقين في دعوى البر الذي هو جماع الإيمان (٤) في قوله: ﴿ هُلَيْسَ الْبَرِ الْمَنْ وَاللّهُ وَالْيَوْمِ الْلَاّخِ الْمَنْ وَلُولُو الْمَنْ وَاللّهِ وَالْيَوْمِ الْلَاْخِ وَالْمَنْ وَاللّهُ وَالْيَوْمِ الْلَاْخِ وَالْمَنْ وَالْمَلَوْمَ وَالْمَنْ وَالْمَلْوَةِ وَالْمَنْ وَالْمَلُوةَ وَءَانَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ وَوَى الْقُدْرِفِ وَالْمَنْ مَنْ وَالْمَلُوةَ وَءَانَى الْمَالَوَةَ وَءَانَى النّائِمِينَ وَلَى الْوَقَابِ وَأَقَامَ الصَّلُوةَ وَءَانَى الزّكُوةَ وَالْمَسَكِينَ وَابْنَ السّبِيلِ وَالسّابِيلِينَ وَفِي الرِقَابِ وَأَقَامَ الصَّلُوةَ وَءَانَى الزّكُوةَ وَالْمَسْكِينَ وَالْمَالِينَ وَفِي الرِقَابِ وَأَقَامَ الصَّلُوةَ وَءَانَى الزّكُوةَ وَالْمَسْكِينَ وَاللّهُ اللّهَ وَالسّابِيلِينَ وَفِي الرِقَابِ وَأَلْمَالَهُ وَالطّهُمْ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَا المنافقون فوصفهم أَلْمُنْ وَلَهُ اللّهُ مَرَضًا وَلَهُ مُرَضًا وَلَهُ اللّهُ مَرَضًا وَلَهُ اللّهُ مَا وَعَلَمُ اللّهُ مَا كُنُولُ اللّهُ مَا وَعَلّهُ وَاللّهُ مَا وَعَلّهُ اللّهُ مَا وَعَلّهُ وَاللّهُ مَا وَعَلّهُ اللّهُ مَا وَعَلّهُ وَاللّهُ مَا وَعَلّهُ وَلَولُهُ اللّهُ مَا وَعَلّهُ وَلَولُهُ وَلِيلًا لَلْهُ مَا وَعَلّهُ وَلَا اللّهُ مَا وَعَلّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ مَا وَعَلّهُ وَلَا لَا لَا اللّهُ مَا وَعَلّهُ وَلَا لَا لَا اللّهُ مَا وَعَلّهُ وَلَا لَا لَا مَا اللّهُ مَا وَعَلّهُ وَلّهُ اللّهُ مَا وَعَلّهُ وَلَا لَلْهُ مَا وَعَلّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ مَا وَعَلّهُ وَلَا لَلْهُ مَا وَعَلّهُ وَلَا لَاللّهُ مَا وَعَلّهُ وَلَا لَلْهُ مَا وَعَلّهُ وَلَا لَا لَا لَا اللّهُ مَا وَعَلّهُ وَلَا اللّهُ مَا وَعَلّهُ وَلَا لَلْهُ مَا وَعَلّهُ وَلَا لَلْهُ مَا وَعَلّهُ وَلَا اللّهُ مَا وَعَلّهُ وَلَلْهُ اللّهُ مَا وَعَلّهُ وَلَا لَا لَا اللّهُ اللّهُ مَا وَعَلّهُ وَلَا لَا لَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

 <sup>(</sup>١) سورة النمل، الآية: ٦.

<sup>(</sup>۲) في «ص»: «منها».

<sup>(</sup>٣) «وصف» ساقط من «د».

<sup>(</sup>٤) في «س»: «الدين».

<sup>(</sup>٥) ما بين المعقوفين ساقط من «س» وبدلاً منه: «إلى قوله».

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، الآية: ١٧٧.

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة، الآية: ١٠.

 <sup>(</sup>٨) سورة المنافقون، الآية: ١.

<sup>(</sup>٩) سورة التوبة، الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>۱۰) في «س»: «من».

ومما ينبغي أن يعرف أن<sup>(۱)</sup> الصدق والتصديق يكون في الأقوال<sup>(۱)</sup> والأعمال كقول النبي على الحديث الصحيح: «كتب على ابن آدم حظه من الزنا، فهو<sup>(۳)</sup> مدرك ذلك لا محالة، فالعينان تزنيان وزناهما النظر، والأذنان تزنيان وزناهما البطش، والأذنان تزنيان وزناهما البطش، والرجلان تزنيان وزناهما المشي، والقلب يتمنى ويشتهي، والفرج يصدق ذلك أو<sup>(٤)</sup> يكذبه»<sup>(٥)</sup>.

ويقال: حملوا على العدو حملة صادقة، إذا كانت إرادتهم للقتال ثابتة (٢٠) جازمة. ويقال: فلان صادق الحب والمودة ونحو ذلك. ولهذا يريدون بالصادق، الصادق في إرادته وقصده وطلبه، وهو الصادق في

<sup>(</sup>۱) «أن» ساقط من «د».

<sup>(</sup>۲) في «د»: «وفي الأعمال».

<sup>(</sup>٣) في «ص»: «وهو».

<sup>(</sup>٤) في «س»: «ويكذبه».

<sup>(</sup>٥) «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١١، كتاب الاستئذان (٧٩)، باب زنا الجوارح دون الفرج (١٢)، ح٣٤٣، ولفظه: قال أبو هريرة عن النبي على ابن آدم حظه من الزنا أدرك ذلك لا محالة، فزنا العين النظر، وزنا اللسان المنطق، والنفس تتمنى وتشتهيد والفرج يصدق ذلك ويكذبه».

وأخرجه مسلم في "صحيحه" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب القدر (٤٦)، باب قدر على ابن آدم حظه من الزنا وغيره (٥)، ح٢٦٥٧، عن أبي هريرة عن النبي على قال: "كتب على ابن آدم نصيبه من الزنا، مدرك ذلك لا محالة، فالعينان زناهما النظر، والأذنان زناهما الاستماع، واللسان زناه الكلام، واليدان زناهما البطش، والرجل زناها الخطا، والقلب يهوى ويتمنى، ويصدق ذلك الفرج ويكذبه».

<sup>(</sup>٦) في «د»: «ثانية» وهذا تصحيف وهو خطأ واضح.

عمله، ويريدون الصادق في خبره وكلامه، والمنافق ضد المؤمن الصادق، وهو الذي يكون كاذبًا في خبره أو كاذبًا في عمله، كالمرائي بعمله (١).

قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ يُحْلِدِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَلِدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوٓاْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَى[ يُرَاّءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذَكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ مُّكَالَمُ بَنِينَ بَيْنَ ذَلِكَ لَآ إِلَى هَـُوُلِآءِ وَلَا إِلَىٰ هَـُوُلِآءً } (٢).

وأما الإخلاص لله (٣) فهو حقيقة الإسلام؛ إذ الإسلام هو الاستسلام لله لا لغيره، كما قال تعالى: ﴿ ضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيهِ شُرَكاء مُتَشَكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لله لغيره، كما قال تعالى: ﴿ ضَرَبَ اللّه مَثَلًا رَّجُلًا فِيهِ شُرَكاء مُتَشَكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِلْهُ مِنْ لَمْ يَستسلم لله (٥) فقد استكبر، ومن استسلم له (٦) ولغيره فقد أشرك، وكل من الكبر والشرك فقد استكبر، ومن استسلم له (٦) ولغيره فقد أشرك، وكل من الكبر والشرك [ضد الإسلام، والإسلام ضد الكبر والشرك] (٧)، ويستعمل لازمًا ومتعديًا، كما قال تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ وَأَسْلِم أَقَالُ أَسْلَم وَجُهَهُ لِلّه وَهُو مُحْسِنٌ فَلَهُ وَأَمُومُ عِندَ رَبِّهِ وَلَا خَوْفُ وقال تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ وَأَسْلِم فَلَهُ وَمُو مُحْسِنٌ فَلَهُ وَأَمْمُ عِندَ رَبِّهِ وَلَا خَوْفُ عَلِيهِ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِ وَلَا فَقَ القرآن (١٠) كثير .

<sup>(</sup>۱) في «س»: «في عمله بعمله».

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقوفين ساقط من «س» ، وبدلاً منه فيها: «الآيتين» سورة النساء: ١٤٣ ـ ١٤٣ .

<sup>(</sup>٣) لفظ الجلالة ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٤) ما بين المعقوفين ساقط من «س»، وبدلاً منه الآية، وفي «د» سقط قوله: ﴿بل أكثرهم لا يعلمون﴾ [سورة الزمر، الآية: ٢٩].

<sup>(</sup>٥) لفظ الجلالة ساقط من «س».

<sup>(</sup>٦) في «س»: «لله».

<sup>(</sup>V) ما بين المعقوفين ساقط من «س».

<sup>(</sup>A) سورة البقرة، الآية: ١٣١.

<sup>(</sup>٩) ما بين المعقوفين ساقط من «س»، وبدلاً منه الآية وهي في سورة البقرة: ١١٢.

<sup>(</sup>۱۰) «القرآن» ساقط من «د».

ولهذا كان عنوان (١) الإسلام: شهادة أن لا إله إلا الله، وهي متضمنة عبادة الله وحده، وترك عبادة ما سواه، وهو الإسلام العام الذي لا يقبل الله من أحد من الأولين والآخرين دينًا سواه، كما قال تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لِا إِلَهُ إِلَّا هُو وَٱلْمَلَتَهِكَةُ وَأُولُواْ ٱلْمِلْمِ قَآمِمًا بِٱلْقِسَطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُو وَٱلْمَلَتَهِكَةُ وَأُولُواْ ٱلْمِلْمِ قَآمِمًا بِٱلقِسَطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُو اللهَ اللهُ ال

وهذا الذي ذكرناه مما يبين أن أصل الدين في الحقيقة: هي الأمور الباطنة من العلوم والأعمال، وأن الأعمال الظاهرة لا تنفع بدونها، كما قال النبي على في الحديث الذي رواه أحمد (٤) في «مسنده»: «الإسلام علانية، والإيمان في القلب» (٥).

<sup>(</sup>١) «عنوان» ساقط من «س»، وفي «د» بدلاً منه: «رأس».

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ٨٥.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآيتان: ١٨ ـ ١٩.

<sup>(</sup>٤) أحمد بن حنبل: الإمام المحدث، وُلد ببغداد سنة ١٦٤هـ، ونشأ بها، وكان تَعَلَّمُهُ زعيم المعارضين لأحمد بن داود في مسألة خلق القرآن. قال ابن المدني: إن الله أعز الإسلام برجلين أبي بكر يوم الرد، وابن حنبل يوم المحنة. وقال الشافعي: خرجت من بغداد وما خلفت فيها أفقه ولا أورع ولا أزهد ولا أعلم من ابن حنبل. ومن أشهر كتبه «المسند» جمع فيه ثلاثين ألف حديث توفي تَعَلَّمُهُ سنة ٢٤١هـ.

انظر: «طبقات الحنابلة» لابن يعلى: (١/٤ ـ ٢٠)، و «تاريخ بغداد»: (٤/٢١٤)، و «حلية الأولياء» لأبي نعيم: (١/٩ ـ ١٦١).

<sup>(</sup>٥) «مسند الإمام أحمد بن حنبل»: (٣/ ١٣٤ ـ ١٣٥)، عن أنس قال: كان رسول الله ﷺ يقول: «الإسلام علانية، والإيمان في القلب، قال: ويشير بيده إلى صدره ثلاث مرات قال: ثم يقول: التقوى ههنا التقوى ههنا».

وذكره الألباني في «ضعيف الجامع الصغير وزيادته»: حديث رقم (٢٢٨٠) وعزاه إلى=

ولهذا قال النبي على في الحديث المتفق عليه عن النعمان بن بشير (۱) عن النبي على الحلال بين والحرام بين، وبين ذلك أمور مشتبهات، لا يعلمهن كثيرٌ من الناس، فمن اتقى الشبهات استبرأ لدينه وعرضه (۲)، ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام، كالراعي يرعى (۳) حول الحمى يوشك أن يواقعه (٤)، ألا وإن لكل ملك حمى ألا (٥) وإن حمى الله محارمه، ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح لها سائر الجسد كله، وإذا فسدت فسد لها سائر الجسد ألا (٥) وهى القلب (٢).

ابن أبي شيبة عن أنس، وقال عنه: ضعيف. وأعله بأن فيه علي بن مسعدة قال العقيلي: في الضعفاء. قال البخاري: فيه نظر. وانظر: «تخريج الألباني على شرح الطحاوية»: (ص٣٢٨).

<sup>(</sup>۱) النعمان بن بشير بن سعد الأنصاري، أبو عبد الله، سكن الكوفة مدة، وكان أميرها في عهد معاوية، ثم خرج إلى الشام وولي قضاء دمشق، وقتل بحمص، وكان عاملاً لابن الزبير على حمص سنة خمس وستين، وقيل: قتل سنة ست وستين. انظر: «مشاهير علماء الأمصار»: (ص٠٥، رقم ٣٣٢)، و«تهذيب التهذيب» لابن حجر: (٠١/٧٤).

<sup>(</sup>٢) في «س»: «لعرضه ودينه».

<sup>(</sup>٣) «يرعى» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٤) في «س»: «أن يقع فيه».

<sup>(</sup>٥) «ألا» ساقطة من «س» و«ص» في الموضعين.

<sup>(</sup>٦) "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١، كتاب الإيمان (٢)، باب فضل من استبرأ لدينه (٣٩)، ح٥٠، عن النعمان ابن بشير يقول: سمع رسول الله ﷺ يقول: "الحلال بيّن، والحرام بيّن، وبينهما مشتبهات لا يعلمها كثير من الناس، فمن اتقى المشبهات استبرأ لدينه وعرضه، ومن وقع في الشبهات كراع يرعى حول الحمى يوشك أن يواقعه، ألا وإن لكل ملك حمى ألا إن حمى الله في أرضه محارمه، ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب».

وعن أبي هريرة (١) قال: «القلب ملك، والأعضاء جنوده، [فإذا طاب الملك طابت جنوده] (٢) وإذا خبث الملك خبث جنوده ( $^{(7)}$ .

\* \* \*

<sup>=</sup> وهو في «صحيح مسلم»: ج٣، كتاب المساقاة (٢٢)، باب (٢٠)، ح٩٩٥//١٠٧، ىلفظ نحوه.

<sup>(</sup>۱) أبو هريرة عبد الرحمن بن صخر الدوسي، اليماني، صاحب رسول الله على وحافظ الصحابة، اختلف في اسمه واسم أبيه اختلافًا كثيرًا، وهو أكثر الصحابة رواية لحديث رسول الله على مات أبو هريرة سنة سبع وخمسين، وقيل غير ذلك.

انظر: «الإصابة» لابن حجر: (٢٠٢/٤)، و«تهذيب التهذيب» لابن حجر: (٢٠٢/١٢)، و«مشاهير علماء الأمصار»: (ص١٥، رقم٤٤).

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقوفين ساقط من «س».

<sup>(</sup>٣) أخرجه السيوطي في «الجامع الصغير». انظر: «فيض القدير»: (٥٣٨/٤)، وذكر أنه في «شعب الإيمان» للبيهقي. وذكره الألباني في «ضعيف الجامع الصغير»: (١٤١٤، رقم٤١٤٢)، وهو في «سلسلة الأحاديث الضعيفة: برقم (٤٠٧٤).

## فصل

وهذه الأعمال الباطنية \_ كمحبة الله، والإخلاص له، والتوكل عليه، والرضا عنه، ونحو ذلك، كلها مأمور بها في حق الخاصة والعامة، لا يكون تركها محمودًا في حال أحد، وإن ارتقى مقامه.

وأما الحزن فلم يأمر الله به ولا رسوله، بل قد نهى عنه في مواضع وإن تعلق بأمر الدين كقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَعْزَنُواْ وَالْنَتُمُ ٱلْأَعْلُونَ إِن كُنتُم مُوْرَانَ الله الدين كقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَهْنُواْ وَلَا تَعْزَنُواْ وَالْنَتُمُ الْأَعْلُونَ إِن كُنتُم مُوَّا مِن الله وقوله : ﴿ وَلَا تَعْزَنُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِمَّا يَمْ صُرُونَ إِن الله مَعَن الله وقوله وكقوله : ﴿ وَلَا يَحْزُنكَ قَوْلُهُمْ كُ ﴿ اللهُ عَن إِن الله مَعَن الله وقوله تعالى : ﴿ وَلَا يَحْزُنكَ قَوْلُهُمْ أَن ﴾ (١٤)، وقوله تعالى : ﴿ وَلَا يَحْزُنكَ قَوْلُهُمْ اللهُ عَلَى الله وقوله تعالى : ﴿ وَلَا يَحْزُنكَ قَوْلُهُمْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله وَلَا يَعْزَنكُمْ وَلَا تَفْرَدُواْ بِمَا ءَا تَذَكُمُ مُ وَلُولُهُ اللهُ وَلُمُ اللهُ وَاللهُ وَلُولُهُ اللهُ وَلُولُهُ اللهُ وَاللهُ وَلُولُهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا تَفْرَانُ وَاللّهُ وَلُولُولُهُ اللّهُ وَلُولُهُ اللّهُ وَلَا تَفْرَانُ وَلَا يَعْرَنُوا وَلَا يَعْرَانُوا وَلَا يَعْرَانُ وَلُولُهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا يَعْرَانُوا وَلَا يَعْرَانُوا وَلِهُ اللهُ وَلَا يَعْرَانُهُ وَلَا يَعْرَانُوا وَلَا يَعْرَانُوا وَلَا يَعْرَانُونُ وَلَا يَقْرُاهُ وَلَا يَعْرَانُوا وَلَا يَعْرَانُهُ وَلَا يَعْرَانُوا وَلَا يَعْرَانُوا وَلَا يَعْرَانُوا وَلَا وَلَا يَعْلُوا وَلَا يَعْرَانُوا وَلَا يَعْرَانُوا وَلَا يَعْرَانُوا وَلَا يَعْرَانُوا وَلَا يَعْرَانُوا وَلَا يَعْرَانُوا وَلَا لَا الْعَلْمُ وَلَا عَلَالُوا وَلَا يَعْرَانُوا وَلَا يَعْرَانُوا وَلَا عَلَا وَلَا وَلَا عَلَا مِنْ وَلَا عَلَا وَلَا عَلَا وَلَا عَلَالُوا وَلَا عَلَا وَلَا عَلَا وَلِهُ وَلَا عَلَا وَلَا عَلَالُوا وَلَا عَلَا وَلَا عَلَا وَلَا عَلَا عَلَا وَلَا عَلَا عَلَا وَلَا عَلَا وَلَا عَلَا وَلَا عَلَا وَلَا عَلَا وَلَا عَلَا وَلَا عَلَا عَلَا وَلَا عَلَا عَلَا وَلَا عَلَا عَلَا عَلَا وَلَا تُعْلُولُوا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا وَلَا تَعْمُو

وذلك لأنه لا يجلب منفعة ولا يدفع مضرة فلا فائدة فيه، وما لا فائدة فيه لا يأمر الله به، نعم لا يأثم صاحبه إذا لم يقترن بحزنه محرم، كما يُحزن على المصائب(٧) كما قال النبي على المصائب(١) كما قال النبي على المصائب(١)

<sup>(</sup>١) «إن كنتم مؤمنين» ساقط من «س» و «ص». سورة آل عمران، الآية: ١٣٩.

<sup>(</sup>٢) «مما يمكرون» ساقط من «س». سورة النحل، الآية: ١٢٧.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة، الآية: ٤٠.

 <sup>(</sup>٤) سورة يونس، الآية: ٦٥.

 <sup>(</sup>٥) سورة الحديد، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٦) «كثير» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٧) في «س»: «كما يحرم على المعتدي».

<sup>(</sup>Λ) في «د» و «س»: «على دمع».

ولا بحزن (١) القلب، ولكن يؤاخذ على هذا ويرحم وأشار بيده (٢) إلى لسانه (٣). وقال (٤) على العين ويحزن القلب ولا نقول إلا ما يرضي الرب (٥). ومنه قوله تعالى: ﴿ وَتَوَلَّى عَنْهُمْ وَقَالَ يَكَأْسَفَىٰ عَلَىٰ يُوسُفَ وَأَلَيْضَتَ عَيَّانَهُ مِنَ الْحُزْنِ فَهُو كَظِيمٌ (٢).

وقد يقترن بالحزن ما يثاب صاحبه عليه ويحمد عليه ويكون محمودًا من تلك الجهة لا من جهة الحزن؛ كالحزين على مصيبة في دينه وعلى مصائب المسلمين عمومًا، فهذا يثاب على ما في قلبه من حب الخير

<sup>(</sup>۱) في «س» و «د»: «ولا على حزن».

<sup>(</sup>۲) «بیده» ساقط من «د».

<sup>(</sup>٣) "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٣، كتاب الجنائز (٢٣)، باب البكاء عند المريض (٤٤)، ح١٣٠٤، عن عبد الله بن عمر - رضي الله عنهما ـ قال: "اشتكى سعد بن عبادة شكوى له، فأتاه النبي على يعوده مع عبد الرحمن بن عوف وسعد بن أبي وقاص وعبد الله بن مسعود ـ رضي الله عنهم ـ، فلما دخل عليه فوجده في غاشية أهله فقال: قد قضى؟ قالوا: لا يا رسول الله، فبكى النبي منها، فلما رأى القوم بكاء النبي منها بكوا، فقال: ألا تسمعون؟ إن الله لا يعذب بدمع العين ولا بحزن القلب ولكن يعذب بهذا ـ وأشار إلى لسانه ـ أو يرحم وإن الميت يعذب ببكاء أهله عليه».

<sup>(</sup>٤) في «ص»: «قوله».

<sup>(</sup>٥) «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٣، كتاب الجنائز (٢٣)، باب قول النبي ﷺ: «إنا بك لمحزونون»، ح١٣٠٣، عن أنس بن مالك ـ رضي الله عنه ـ بلفظ مقارب وفيه: فقال ﷺ: «إن العين تدمع، والقلب يحزن، ولا نقول إلا ما يرضي ربَّنا، وإنا بفراقك يا إبراهيم لمحزونون» مع زيادة في أول الحديث.

<sup>(</sup>٦) سورة يوسف، الآية: ٨٤.

وبغض الشر وتوابع ذلك. ولكن الحزن على ذلك إذا أفضى إلى (١) ترك مأمور من الصبر والجهاد، وجلب منفعة ودفع مضرة نهي عنه (٢)، وإلا (٣) كان حسب صاحبه رفع الإثم عنه من جهة الحزن.

وأما إن أفضى إلى ضعف القلب، واشتغاله به عن فعل ما أمر الله به ورسوله، كان مذمومًا عليه من تلك الجهة، وإن كان محمودًا من جهة أخرى.

وأما المحبة لله والتوكل عليه والإخلاص له (3) ونحو ذلك، فهذه كلها خير محض، وهي حسنة محبوبة (3) في حقّ كل النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، ومن قال: إن هذه المقامات تكون للعامة دون الخاصة فقد غلط في ذلك، إن أراد خروج الخاصة عنها، فإن هذه لا يخرج عنها مؤمن قط، وإنما يخرج عنها كافر (7) ومنافق، وقد تكلم بعضهم في ذلك بكلام بيّنًا غلطه فيه، وأنه تقصير في تحقيق هذه المقامات من مدة بكلام مبسوط (8) وليس هذا موضعه (8).

ولكن هذه المقامات ينقسم الناس فيها إلى خصوص وعموم،

<sup>(</sup>۱) في «س»: «على».

<sup>(</sup>۲) في «س»: «منهى عنه».

<sup>(</sup>٣) في «س»: «ولا».

<sup>(</sup>٤) «له» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٥) في «س»: «محسوبة» وهو تصحيف.

<sup>(</sup>٦) في "ص"، و «د»: «كافرًا» وهو خطأ؛ لأنه فاعل ليخرج، وحكمه الرفع لا النصب.

<sup>(</sup>V) الواو ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٨) انظر على سبيل المثال: «مجموع فتاوى ابن تيمية»: (١/ ٢٤٢)، وقد سبق بيان من جعل بعض أعمال القلوب للعامة دون الخاصة في القسم الأول من هذه الرسالة.

فللخاصة خاصها وللعامة عامها، مثل ذلك؛ أن هؤلاء قالوا: التوكل مناضلة عن النفس في طلب القوت، والخاص لا يناضل عن نفسه. وقالوا: المتوكل يطلب بتوكله أمرًا من الأمور، والعارف يشهد الأمور (١) مفروغًا (٢) منها (٣) فلا يطلب شيئًا.

[وقوله: ﴿ قُلْ هُوَ رَبِّي لَا إِلَنهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ مَتَابٍ ﴾ ](١٣)،

<sup>(</sup>١) في «صى»: «الأمر».

<sup>(</sup>٢) في «س»: «بفروعها» وهذا تصحيف.

<sup>(</sup>٣) في «ص»: «منه».

<sup>(</sup>٤) في «ص»: «المتوكل» وهذا تصحيف.

<sup>(</sup>٥) قوله: «الدين أو» ساقط من «س» و «د».

<sup>(</sup>٦) في «س»: «وحفظه لسانه وإرادته». وفي «د»: «وحفظ لسانه وإرادته».

<sup>(</sup>V) في «د»: «لأهم» وهذا تصحيف.

<sup>(</sup>۸) في «د»: «وهذا» وهذا تصحيف.

<sup>(</sup>٩) «كل» ساقط من «س».

<sup>(</sup>١٠) سورة الفاتحة، الآية: ٥.

<sup>(</sup>١١) سورة هود، الآية: ١٢٣.

<sup>(</sup>١٢) سورة هود، الآية: ٨٨، وكذلك سورة الشوري، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>١٣) ما بين المعقوفين ساقط من «س»، والآية في سورة الرعد الآية: ٣٠.

فهو (۱) قد جمع بين العبادة والتوكل في عدة مواضع؛ لأن هذين يجمعان الدين كله، ولهذا قال من قال من السلف: إن الله جمع الكتب المنزلة في القرآن، وجمع علم القرآن في المفصل وجمع علم المفصل في فاتحة الكتاب، وجمع علم فاتحة الكتاب في قوله: ﴿ إِيَّاكَ نَعُبُدُ وَإِيَّاكَ نَعُبُدُ وَإِيَّاكَ نَعُبُدُ وَإِيَّاكَ نَعُبُدُ وَإِيَّاكَ نَعُبُدُ وَإِيَّاكَ مَنْ بَعُيْدِ وَالعبد، وهاتان الكلمتان هما الجامعتان اللتان للرب والعبد، كما جاء (۱) في الحديث الصحيح الذي في «صحيح مسلم» عن أبي هريرة عن النبي عليه أنه قال: «يقول الله سبحانه وتعالى (۵): قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين، نصفها لى ونصفها لعبدي، ولعبدى ما سأل»،

<sup>(</sup>۱) في «س» و «د»: «فهذا» وهو خطأ.

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة، الآية: ٥، وفي «مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى» (١٦/١٧) ما نصه: (وقال الحسن البصري: أنزل الله مائة كتاب وأربعة كتب من السماء أودع علومها أربعة منها: التوراة والإنجيل والزبور والقرآن، ثم أودع علوم هذه الأربعة الفرقان، ثم أودع علوم القرآن المفصل، ثم أودع علوم المفصل فاتحة الكتاب. فمن علم تفسيرها كان كمن علم تفسير جميع كتب الله المنزلة، ومن قرأها فكأنما قرأ التوراة والإنجيل والزبور والقرآن) اه.

وقال ابن القيم في «مدارج السالكين» (١/ ٧٤): (وسر الخلق والأمر والكتب والشرائع، والثواب والعقاب، انتهى إلى هاتين الكلمتين، وعليهما مدار العبودية والتوحيد) اهـ.

<sup>(</sup>٣) كلمة «جاء» ساقطة من «س» و «د».

<sup>(</sup>٤) الإمام أبو الحسن مسلم بن الحجاج القشيري، النيسابوري، صاحب كتاب «الصحيح» ولد سنة أربع ومائتين، وتوفي بنيسابور عشية الأحد، ودُفن يوم الاثنين لخمس بقين من رجب سنة إحدى وستين ومائتين من الهجرة. انظر: «تهذيب التهذيب» لابن حجر: (١١٧٧)، و«تذكرة الحفاظ»: (ص١١١٤\_١١٣٧).

<sup>(</sup>٥) في «د»: «يقول عز وجل».

قال رسول الله ﷺ: "يقول العبد: الحمد لله رب العالمين. يقول الله: حمدني عبدي. عبدي. يقول: الرحمن الرحيم. يقول الله: أثنى عليَّ عبدي. يقول: مالك (۱) يوم الدين. يقول الله: مجدني عبدي. يقول العبد: إياك نعبد وإياك نستعين. يقول الله: فهذه الآية بيني وبين عبدي نصفين ولعبدي ما سأل. يقول العبد: اهدنا الصراط المستقيم، صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين. يقول الله: فهؤلاء لعبدي ولعبدي ما سأل»(۲).

(۱) في «د»: «ملك».

وهي قراءة صحيحة في الآية، وقال ابن كثير في «تفسيره» (١/ ٢٤) ما نصه: (قرأ بعض القراء ﴿ملك يوم الدين﴾ وقرأ آخرون ﴿مالك﴾ وكلاهما صحيح متواتر في السبع) اهـ. وقال القرطبي في «الجامع لأحكام القرآن» (١/ ١٤٠): (اختلف العلماء أيهما أبلغ ملك أو مالك؟ والقراءتان مرويتان عن النبي ﷺ وأبي بكر وعمر) اهـ.

وفي كتاب «التبصرة في القراءات السبع» لمكي بن أبي طالب المتوفى سنة ٤٣٧هـ/ ١٠٤٥م بتصحيح وتعليق محمد غوث الندوي، ما نصه: (قرأ عاصم والكسائي ﴿ملك﴾ بغير ألف، وقد روى أبو الحارث عن الكسائي ﴿ملك﴾ بغير ألف، وقرأ الباقون بغير ألف، وأجمعوا على كسر الكاف من ملك، من غير البلوغ ياءً) اهـ.

"صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: (١/ . . . ، ح٣) ، كتاب الصلاة (٤) ، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة . . . إلخ (١١) ، عن أبي هريرة . . . فإني سمعت رسول الله على يقول: "قال الله تعالى: قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين ، ولعبدي ما سأل . فإذا قال العبد: الحمد لله رب العالمين . قال الله تعالى: أثنى علي عبدي . تعالى: حمدني عبدي . وإذا قال: الرحمن الرحيم . قال الله تعالى: أثنى علي عبدي . وإذا قال: مبدني عبدي (وقال مرة: فوض إلي عبدي) فإذا قال: إياك نعبد ، وإياك نستعين . قال: هذا بيني وبين عبدي ولعبدي ما سأل . فإذا قال: اهدنا الصراط المستقيم صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين . قال: هذا لعبدي ولعبدي ما سأل .

فالرب سبحانه له نصف الثناء والخير<sup>(۱)</sup>، والعبد له نصف الدعاء والطلب، وهاتان جامعتان ما للرب سبحانه وما للعبد. فإياك نعبد للرب، وإياك نستعين للعبد. وفي<sup>(۲)</sup> «الصحيحين» عن معاذ<sup>(۳)</sup> ـ رضي الله عنه ـ قال: «كنت رديف النبي<sup>(٤)</sup> على فقال<sup>(٥)</sup>: يا معاذ، أتدري ما حق الله على العباد؟ قلت: الله ورسوله أعلم. قال: فإن حق الله على عباده<sup>(۱)</sup> أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئًا. أتدري ما حق العباد على الله إذا فعلوا ذلك؟ قلت: الله ورسوله أعلم. قال: حقهم عليه أن لا يعذبهم»<sup>(۷)</sup>.

<sup>(</sup>١) في «س» و «د»: «الخير.

<sup>(</sup>٢) في «ص»: «كما».

<sup>(</sup>٣) هو الصحابي الفقيه العالم أبو عبد الرحمن معاذ بن جبل الأنصاري الخزرجي، أسلم وهو ابن ثماني عشرة سنة، وشهد المشاهد مع رسول الله على هو أعلم الأمة بالحلال والحرام، وقد أصيب بالطاعون عندما وقع بالشام، توفي \_ رضي الله عنه \_ سنة ١٧هـ. انظر: «البداية والنهاية»: (٧/ ٨٧٠)، و «حلية الأولياء» لأبي نعيم: (١/ ٢٢٨)، و «مشاهير علماء الأمصار»: (ص٠٥).

<sup>(</sup>٤) في «ص»: «رسول الله».

<sup>(</sup>٥) في «ص»: «فقال لي».

<sup>(</sup>٦) في «س»: «العباد».

<sup>(</sup>۷) "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٦، كتاب الجهاد (٥٦)، باب اسم الفرس والحمار (٤٦)، ح٢٨٥٦، عن معاذ ـ رضي الله عنه ـ قال: "كنت ردف النبي على حمار يقال له: عفير، فقال: يا معاذ، هل تدري حق الله على عباده، وما حق العباد على الله؟ فقلت: الله ورسوله أعلم. قال: فإن حق الله على الله على عباده، ولا يشركوا به شيئًا، وحق العباد على الله أن لا يعذب من لا يشرك به شيئًا. فقلت: يا رسول الله أفلا أبشر به الناس؟ قال: لا تبشرهم فيتكلوا».

والعبادة هي: الغاية التي خلق الله لها العباد من جهة أمر الله ومحبته ورضاه، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ اَلِجْنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيعَبُدُونِ ﴾ (١) ، وبها أرسل الله (٢) الرسل وأنزل الكتب، وهي اسم يجمع كمال الحب ونهايته، وكمال الذل لله ونهايته، فالحب الخلي عن ذل، والذل الخلي عن حب لا يكون عبادة، وإنما العبادة ما يجمع كمال الأمرين. ولهذا كانت العبادة لا تصلح إلا لله، وهي وإن كانت منفعتها للعبد، والله غني عن العالمين، فهي له من جهة محبته لها ورضاه بها، ولهذا كان الله أشد فرحًا بتوبة العبد من الفاقد لراحلته عليها طعامه وشرابه في أرض دوية (٣) مهلكة، إذ (٤) نام آيسًا منها ثم استيقظ فوجدها، فالله أشد فرحًا بتوبة عبده من هذا براحلته (٥). وهذا يتعلق به أمور جليلة قد بسطناها وشرحناها في غير هذا الموضع (٢).

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات، الآية: ٥٦.

<sup>(</sup>٢) لفظ الجلالة ساقط من «س».

<sup>(</sup>٣) الأرض الدّوية: المفازة. انظر: «مختار الصحاح» للرازي: (ص٢١٧)، و«لسان العرب» لابن منظور: (١٠٣٩)، مادة: «دوا».

<sup>(</sup>٤) في «س» و «ص»: «إذا».

<sup>(</sup>٥) في "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب التوبة (٤٩)، باب في الحض على التوبة والفرح بها (١)، ح٤٧٤، عن عبد الله قال: سمعت رسول الله على يقول: "لله أشد فرحًا بتوبة عبده المؤمن من رجل في أرض دوية مهلكة، معه راحلته عليها طعامه وشرابه، فنام فاستيقظ وقد ذهبت فطلبها حتى أدركه العطش ثم قال: أرجع إلى مكاني الذي كنت فيه فأنام حتى أموت، فوضع رأسه على ساعده ليموت فاستيقظ وعنده راحلته وعليها زاده وطعامه وشرابه، فالله أشد فرحًا بتوبة العبد المؤمن من هذا براحلته وزاده».

<sup>(</sup>٦) انظر على سبيل المثال: «مجموع الفتاوى» لابن تيمية رحمه الله تعالى: (١٠/٤٠٣)، وكذلك «جامع الرسائل» لابن تيمية، تحقيق الدكتور محمد رشاد سالم، رسالة في التوبة: (ص٧١٧\_ ٢٧٩).

والتوكل والاستعانة للعبد؛ لأنه هو الوسيلة والطريق الذي ينال به مقصوده ومطلوبه من العبادة، فالاستعانة كالدعاء والمسئلة. وقد روى الطبراني (۱) في كتاب «الدعاء» عن النبي على قال: «يقول الله عز وجل: يا ابن آدم إنما هي أربع: واحدة لي وواحدة لك، وواحدة بيني وبينك، وواحدة بينك وبين خلقي، فأما التي هي (۲) لي، فتعبدني لا تشرك بي شيئًا، وأما التي هي لك، فعملك (۳) أجازيك (٤) به أحوج ما تكون إليه، وأما التي بيني وبينك، فمنك الدعاء وعليّ الإجابة، وأما التي بينك وبين خلقي، فأت إلى الناس ما تحب أن يأتوه إليك (۱)».

<sup>(</sup>۱) هو سليمان بن أحمد بن أيوب بن مطير اللخمي الشامي أبو القاسم من كبار المحدثين أصله من طبرية الشام، وإليها نسبته، ولد بعكا ورحل إلى الحجاز واليمن ومصر والعراق وفارس والجزيرة، وتوفي بأصبهان، له ثلاثة معاجم في الحديث، وله كتب في التفسير وغير ذلك. انظر: «الأعلام» لخير الدين الزركلي: (٣/ ١٨٢)، و «تذكرة الحفاظ» للذهبي: (٣/ ٩١٢).

<sup>(</sup>۲) «هي» ساقط من «س» و «د».

<sup>(</sup>٣) قوله «فعملك» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٤) في «د»: «أجزيك».

<sup>(</sup>٥) في «س»: «لك».

<sup>(</sup>٢) والحديث في "فيض القدير": (٤/ ٤٧)، لكن بلفظ: "ثلاثة". قال الله تعالى: (يا ابن آدم ثلاث: واحدة لي، وواحدة لك، وواحدة بيني وبينك، فأما التي لي: فتعبدني ولا تشرك بي شيئًا، وأما التي لك: فما عملت من عمل جزيتك به، فإن أغفر فأنا الغفور الرحيم، وأما التي بيني وبينك: فعليك الدعاء والمسألة وعلى الاستجابة والعطاء) في الطبراني عن سلمان الفارسي، رمز له السيوطي بأنه حسن. قال الهيشمي: وفيه حميد بن الربيع مدلس وفيه ضعف. وذكره الألباني في "ضعيف الجامع الصغير وزيادته": (٤/ برقم ٢٦٠٤)، وعزاه إلى الطبراني في "الأوسط" عن سلمان، وقال: ضعيف وهو في "الأحاديث الضعيفة": برقم (٢٥٥٤).

وكون هذا للرب<sup>(۱)</sup> وهذا للعبد، هو باعتبار تعلق المحبة والرضا ابتداء، فإن العبد ابتداء يحب<sup>(۲)</sup> ويريد ما يراه ملائمًا له [والله تعالى يحب ويرضى ما هو الغاية المقصودة في رضاه، وحبه<sup>(۳)</sup> الوسيلة تبعًا لذلك]<sup>(٤)</sup>، وإلا فكل مأمور به فمنفعته<sup>(۵)</sup> عائدة على العبد، وكل ذلك يحبه الله ويرضاه، وعلى هذا فالذي ظن أن التوكل من المقامات العامة ظن أن التوكل لا يطلب به<sup>(۲)</sup> إلا حظوظ الدنيا، وهو غلط بل التوكل في الأمور الدينية أعظم.

وأيضًا فالأمور (٧) الدينية التي لا تتم الواجبات أو المستحبات إلا بها هي من الدين، والزاهد (٨) فيها زاهد (٩) فيما يحبه الله ويأمر به ويرضاه.

والزهدالمشروع: هو ترك الرغبة فيما لا ينفع في الدار الآخرة، وهي (١٠) فضول المباح التي لا يستعان بها على طاعة الله، كما أن الورع المشروع: هو ترك ما قد يضر في الدار الآخرة وهو ترك المحرمات والشبهات التي (١١) لا يستلزم تركها ترك ما فعله أرجح منها؛ كالواجبات.

<sup>(</sup>١) في «س» و «د»: «لله».

<sup>(</sup>٢) قوله: «فإن العبد ابتداء يحب» ساقط من «د».

<sup>(</sup>٣) في «د»: «ويحب».

<sup>(</sup>٤) ما بين المعقوفين ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٥) في «د»: «فمنعنه» وهو تصحيف.

<sup>(</sup>٦) في «د»: «منه به».

<sup>(</sup>٧) الفاء ساقطة من «س» و «د».

<sup>(</sup>٨) في «ص»: «والزهد».

<sup>(</sup>٩) في «ص»: «زهد».

<sup>(</sup>۱۰) في «س»: «وهو».

<sup>(</sup>۱۱) «التي» ساقط من «د».

فأما<sup>(۱)</sup> ما ينفع في الدار الآخرة بنفسه أو يعين <sup>(۲)</sup> على ما ينفع في الدار الآخرة فالزهد فيه ليس من الدين، بل صاحبه داخل في قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا الّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُحَرِّمُواْ طَيِّبَتِ مَا أَحَلَّ اللّهُ لَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوّاً إِنَّ اللّهُ لَا يُحِبُ اللّهُ لَكُمْ وَلَا تَعْتَدُونَا إِنَّ اللّهُ لَا يُحِبُ اللّهُ لَكُمْ وَلَا تَعْتَدُونَا إِنَّ اللّهُ لَا يُحِبُ اللّهُ لَكُمْ وَلَا تَعْتَدُونَا إِنَّ اللّهُ لَا يُحِبُ الله المشروع، فإن اشتغل بها عن واجب أو فعل بها الله محرمًا (٥) كان عاصيًا وإلا كان منقوصًا عن درجة المقربين إلى درجة المقتصدين، وأيضًا فالتوكل هو محبوب لله مرضي له (٢) مأمور به دائمًا، وما كان محبوبًا لله مرضيًا له (٧) مأمورًا به دائمًا لا يكون من فعل المقتصدين دون المقربين. فهذه ثلاثة أجوبة عن قولهم: المتوكل لا يطلب حظوظه. وأما قولهم: إن الأمور قد فرغ منها: فهذا نظير ما قاله بعضهم في الدعاء: (إنه لا حاجة اليه؛ لأن المطلوب إن كان مقدرًا فلا حاجة إليه، وإن لم يكن مقدرًا لم ينفع الدعاء). وهذا القول من أفسد الأقوال شرعًا وعقلاً.

وكذلك قول من قال: (التوكل و $^{(\Lambda)}$  الدعاء لا يجلب به منفعة ولا يدفع به مضرة وإنما هو عبادة محضة ، وأن حقيقة التوكل بمنزلة حقيقة التفويض المحض). وهذا وإن كان قاله طائفة من المشايخ ، فهو غلط أيضًا ،

<sup>(</sup>١) في «د»: «وأما».

<sup>(</sup>٢) «يعين» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ٨٧.

<sup>(</sup>٤) «بها» ساقط من «س» و «ص».

<sup>(</sup>٥) في «س» و «ص»: «محرم» وهو خطأ؛ لأنه مفعول به فحكمه النصب.

<sup>(</sup>٦) «له» ساقط من «س» و «ص».

<sup>(</sup>٧) «له» ساقط من «س» و «ص».

<sup>(</sup>A) في «د»: «أو».

وكذلك قول من قال: (إن (١) الدعاء إنما هو علامة (٢) محضة). فهذه الأقوال وما أشبهها يجمعها أصل واحد، وهو أن هؤلاء ظنوا أن كون الأمور مقدرة مقضية يمنع أن يتوقف على أسباب مقدرة أيضًا تكون من العبد، ولم يعلموا أن الله \_ سبحانه \_ يقدر الأمور ويقضيها بالأسباب التي جعلها (٣) معلقة بها من أفعال العباد وغير أفعالهم، ولهذا كان طرد قولهم يوجب تعطيل الأعمال بالكلية، وقد سئل النبي عن هذا الأصل فأجاب عنه، كما أخرجاه (٤) في «الصحيحين» عن عمران بن حصين (٥) قال: «قيل لرسول الله عليه السول الله عليه العمل؟! قال: كلٌ ميسرٌ لما خُلق له» (٨).

<sup>(</sup>۱) «أن» ساقط من «س» و «ص».

<sup>(</sup>٢) في مطبوعة «الفتاوى» (٢٠/١٠): «عبادة» وهو خطأ وكذلك مطبوعة المكتب الإسلام، نشر قصى محب الدين الخطيب: (ص٤٤).

<sup>(</sup>٣) في «س»: «يجعلها».

<sup>(</sup>٤) في «س» و «ص»: «أخرجا».

<sup>(</sup>٥) هو عمران بن حصين الخزاعي الأزدي، كنيته أبو نجيد، من عباد الصحابة مات سنة ٥٦هـ. انظر: «مشاهير علماء الأمصار» للبستى: (ص٣٧).

<sup>(</sup>٦) قوله: «يا رسول الله» ساقط من «د».

<sup>(</sup>٧) في «س» و «ص»: «قال».

<sup>(</sup>٨) «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١١، كتاب القدر (٨٢)، باب جف القلم على علم الله . . . إلخ (٢)، ح٢٥٩٦، عن عمران بن حصين قال: قال رجل: يا رسول الله، أيعرف أهل الجنة من أهل النار؟ قال: نعم . قال: فلم يعمل العاملون؟ قال: كل يعمل لما خلق له، أو لما يسر له».

وهو في «صحيح مسلم»: ج٤، كتاب القدر (٤٦)، باب (١)، ح٩٦٤٩، عن عمران بن حصين ـ رضى الله عنه ـ بلفظ نحوه.

وفي «الصحيحين» عن علي بن أبي طالب<sup>(۱)</sup> قال: «كنا في جنازة فيها رسول الله على فعلس ومعه مخصرة، فجعل<sup>(۲)</sup> ينكت بالمخصرة في الأرض ثم رفع رأسه وقال: ما منكم من أحد<sup>(۳)</sup>، ما من نفس منفوسة إلا وقد كتب مكانها من النار أو الجنة إلا<sup>(٤)</sup> وقد كتبت شقية أو سعيدة. قال: فقال رجل من القوم: يا نبي الله، أفلا نمكث على كتابنا وندع العمل، فمن كان من أهل السعادة ليكونن إلى السعادة، ومن كان من أهل الشقاوة ليكونن إلى الشقاوة، قال: اعملوا فكلٌّ ميسرٌ لما خُلق له».

أما أهل السعادة فييسرون للسعادة، وأما أهل الشقاوة فيصيرون (٥) للشقاوة، ثم قرأ (٦) نبي الله ﷺ: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَأَنْقَىٰ ۞ وَصَدَّقَ بِٱلْحُسُنَىٰ ۞ وَصَدَّقَ بِٱلْحُسُنَىٰ ۞ فَسَنُيسِّرُ وُ لِلْمُسْرَىٰ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>۱) هو علي بن أبي طالب، ويكنى أبا الحسن \_ رضي الله عنه \_، وُلد سنة ۲۲ قبل الهجرة وهو رابع الخلفاء الراشدين، وأحد العشرة المبشرين بالجنة، وابن عم النبي وصهره، استشهد في سنة ٤٠هـ. انظر: «صفة الصفوة»: (١/ ٣٠٨ \_ ٣٣٥)، و«الاستيعاب» لابن عبد البر: (ص١٠٨)، و«مشاهير علماء الأمصار»: (ص٢٠).

<sup>(</sup>۲) «فجعل» ساقط من «س» و «ص».

<sup>(</sup>٣) قوله: «ما منكم من أحد» ساقط من «س» و «ص».

<sup>(</sup>٤) الواو ساقطة من «د».

<sup>(</sup>٥) في «د» و «ص»: «فيسرون».

<sup>(</sup>٦) في «س» و«د»: «قال».

<sup>(</sup>٧) في "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٣، كتاب الجنائز (٢٣)، ح١٣٦٢، باب موعظة المحدث عند القبر، وقعود أصحابه حوله (٨٢)، عن علي \_ رضي الله عنه \_ قال: "كنا في جنازة في بقيع الغرقد، فأتانا النبي على فقعد، وقعدنا حوله ومعه مخصرة، فنكس فجعل ينكت بمخصرته ثم قال: ما منكم من أحد، ما من نفس منفوسة إلا كتب مكانها من الجنة والنار، وإلا قد كتبت شقية أو =

أخرجه الجماعة في الصحاح والسنن والمسانيد.

وروی الترمذی (۱): «أن النبی شی سئل فقیل: یا رسول الله (۲)، أرأیت أدویة نتداوی بها، ورقی نسترقی (۳) بها، و تقی نتقیها (۱)، هل ترد من قدر الله شیئًا؟ فقال: هی من قدر الله (۱).

وقد جاء هذا المعنى عن النبي ﷺ في عدة أحاديث، فبين ﷺ أن

<sup>=</sup> سعيدة. فقال رجل: يا رسول الله، أفلا نتكل على كتابنا وندع العمل، فمن كان منا من أهل السعادة فسيصير إلى عمل أهل السعادة، وأما من كان منا من أهل الشقاوة فسيصير إلى عمل أهل السعادة فييسرون لعمل السعادة، وأما أهل الشقاوة فييسرون لعمل الشقاوة. ثم قرأ ﴿فأما من أعطى واتقى﴾ الآية [سورة الليل، الآيات: ٥ ـ ١٠]».

وهو في "صحيح مسلم": ج٤، كتاب القدر (٤٦)، باب (١)، ح٢٦٤٧ ، عن علي \_ رضى الله عنه \_ بلفظ نحوه.

<sup>(</sup>۱) في «ص» بياض.

والترمذي هو الإمام الحافظ أبو عيسى، محمد بن عيسى بن سورة السلمي الترمذي، مصنف «الجامع» وكتاب «العلل». ومات في رجب سنة تسع وسبعين ومائتين بترمذ. انظر: «تذكرة الحفاظ» للذهبى: (٢/ ٦٣٣).

<sup>(</sup>٢) قوله: «فقيل: يا رسول الله، أرأيت» ساقط من «د»، وبدلاً منه «عن».

<sup>(</sup>٣) في «ص» و «د»: «يسترقي».

<sup>(</sup>٤) في «س»: «نتقى بها».

<sup>(</sup>٥) في «س»: «عن».

<sup>(</sup>٦) «سنن الترمذي»: ج٤، كتاب الطب (٢٩)، باب ما جاء في الرقي والأدوية (٢١)، حن أبي خزامة عن أبيه قال: سألت رسول الله ﷺ فقلت: يا رسول الله أرأيت رقى نسترقيها، ودواء نتداوى به، وتقاة نتقيها، هل ترد من قدر الله شيئًا؟ قال: «هي من قدر الله».

قال أبو عيسى الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

تقدم العلم والكتاب (۱) بالسعيد والشقي، لا ينافي أن تكون سعادة هذا بالأعمال الصالحة وشقاوة هذا بالأعمال السيئة، فإنه \_ سبحانه وتعالى \_ يعلم الأمور على ما هي عليه (۲) ، وكذلك (۳) يكتبها، فهو يعلم أن السعيد يسعد (٤) بالأعمال الصالحة، والشقي يشقى (٥) بالأعمال السيئة. فمن كان سعيدًا يسر للأعمال الصالحة التي تقتضي السعادة، ومن كان شقيًا يسر للأعمال السيئة التي تقتضي الشقاوة، وكلاهما ميسر لما خُلق له، وهو ما يصير إليه من مشيئة الله العامة الكونية التي ذكرها الله سبحانه في كتابه في قوله: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُعَنِّلِفِينَ ﴿ إِلَّا مَن رَحِمَ رَبُّكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمُ ﴾ (١) في قوله: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُعَنِّلِفِينَ ﴿ فِي إِلَّا مَن رَحِمَ رَبُكً وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمُ ﴾ (١) بموجبها، فذلك مذكور (٩) في قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ ٱلِجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لَمَ يَعْمُدُونِ ﴾ (١٠).

والله سبحانه قد بيَّن في كتابه(١١١)، في كل واحدة من الكلمات

<sup>(</sup>١) في «س»: «العمل والكتابة» وفيه تصحيف ظاهر خطأه.

<sup>(</sup>٢) «عليه» ساقط من «د».

<sup>(</sup>٣) «كذلك» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٤) في «د»: «سعيد».

<sup>(</sup>٥) في «د»: «شقى».

<sup>(</sup>٦) سورة هود، الأيتان: ١١٨\_١١٩.

<sup>(</sup>٧) «التي» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٨) في «س»: «أمر».

<sup>(</sup>٩) في «س»: «مذكر» وهذا تصحيف.

<sup>(</sup>١٠) سورة الذاريات، الآية: ٥٦.

<sup>(</sup>١١) في «س» أخر قوله: «في كتابه» بعد قوله: «في كل واحدة».

والأمر (۱)، والإرادة، والإذن والكتاب، والحكم والقضاء، والتحريم، ونحو ذلك؛ ما هو ديني موافق لمحبة الله ورضاه (۲)، وأمره الشرعي، وما هو كوني موافق لمشيئته الكونية.

مثال ذلك أنه قال في الأمر الديني: ﴿ ﴿ إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَنِ وَإِيْنَا اللّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَنِ وَإِيْنَا آَيَ ذِى الْفَكْرَ اللّهُ عَنِ الْفَحْشَا وَالْمُنكَ وَالْمُنكَ وَالْمُنكَ إِلَى الْفَلْكُمْ لَعَلَكُمْ الْمُلكَ وَالْمُنكِ إِلَى الْفَلِها ﴿ (٤) مَنكَ وقال تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الْأَمْنكِ إِلَى الْفَلِها ﴾ (٤) ونحو ذلك. وقال في الكوني: ﴿ إِنَّ مَا آمَرُهُ وَ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَلهُ كُن فَي وَلَى اللّهُ كُن فَيكُونُ ﴾ (٥) ، وكذلك قوله: ﴿ وَإِذَا أَرَدْنَا أَن نُهْلِكَ قَرْيَةً أَمْرَنا مُتَوْفِها فَفَسَقُواْ فِهَا فَكَمُ كُونُ ﴾ (٥) ، وكذلك قوله: ﴿ وَإِذَا أَرَدْنَا أَن نُهْلِكَ قَرْيَةً أَمْرَنا مُتَوْفِها فَفَسَقُواْ فِهَا فَكَ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَرَنَهَا تَدْمِيرًا ﴾ (١) [على أحد الأقوال (٧) في هذه الآية] (٨).

<sup>(</sup>١) في «د»: «والأمور».

<sup>(</sup>۲) في «ص»: «لمحبته ورضاه».

<sup>(</sup>٣) سورة النحل، الآية: ٩٠.

 <sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية: ٥٨.

 <sup>(</sup>٥) سورة يس، الآية: ٨٢.

<sup>(</sup>٦) سورة الإسراء، الآية: ١٦، وقوله تعالى ﴿فدمرناها تدميرًا﴾ ساقط من «س».

<sup>(</sup>۷) في "تقريب النشر في القراءات العشر" لابن الجوزي (ص۱۳۳) قال: (قرأ يعقوب ﴿ أُمرنا﴾ بمد الهمزة والباقون بقصرها) وقال ابن كثير في "تفسيره" (٣/ ٣٣): (اختلف القراء في قراءة قوله ﴿ أُمرنا﴾ فالمشهور قراءة التخفيف واختلف المفسرون في معناها فقيل معناه: أمرنا مترفيها ففسقوا فيها أمرًا قدريًّا كقوله تعالى: ﴿ أَتَاها أَمرنا ليلاً أَو نهارًا ﴾ فإن الله لا يأمر بالفحشاء. قالوا: معناه: أنه سخرهم إلى فعل الفواحش فاستحقوا العذاب. وقيل: معناه: أمرناهم بالطاعات ففعلوا الفواحش فاستحقوا العقوبة) انتهى.

وانظر في ذلك: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (١/ ٢٣٣ ـ ٢٣٤).

<sup>(</sup>A) ما بين المعقوفين ساقط من «ص».

وقال في الإرادة الدينية: ﴿ يُرِيدُ اللّهُ بِكُمْ اللّهِ يَكُمُ اللّهُ مِن اللّهِ اللّهُ اللهُ ا

وقال في الإذن الديني (^): ﴿ مَا قَطَعْتُم مِن لِينَهِ أَوْ تَرَكَّتُمُوهَا قَآيِمَةً عَلَىٰ أَصُولِهَا فَإِذْنِ اللّهِ وَلِيُخْزِى ٱلْفَاسِقِينَ ﴾ (٩)، وقال تعالى في الكوني: ﴿ وَمَا هُم بِضَارِينَ بِهِ مِنْ أَحَدِ إِلّا بِإِذْنِ اللّهِ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٨٥.

 <sup>(</sup>۲) سورة النساء، الآية: ۲٦.
 وقوله تعالى: ﴿ويتوب عليكم﴾ ساقط من «س».

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ٢٥٣.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام، الآية: ١٢٥.

<sup>(</sup>٦) سورة هود، الآية: ٣٤.

<sup>(</sup>٧) سورة يس، الآية: ٨٢.

<sup>(</sup>۸) قوله: «الديني» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٩) سورة الحشر، الآية: ٥.

<sup>(</sup>١٠) سورة البقرة، الآية: ١٠٢.

وقال في القضاء الديني: ﴿ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوۤا إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ (١) ، أي: أمر. وقال تعالى في الكوني: ﴿ فَقَضَلْهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ (٢) .

وقال تعالى في الحكم الديني: ﴿ أُجِلَّتَ لَكُمْ بَهِيمَةُ ٱلْأَنْعَنِمِ إِلَّا مَا يُتَلَىٰ عَلَيْمُ مَا يُرِيدُ ﴾ (٣) ، وقال تعالى: ﴿ ذَلِكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْرُ عُلِي الصَّيْدِ وَأَنتُمْ حُرُمُ ۚ إِنَّ اللّهَ يَعَكُمُ مَا يُرِيدُ ﴾ (٣) ، وقال تعالى: ﴿ ذَلِكُمْ صَّكُمُ اللّهُ يَعَكُمُ اللّهُ لِنَّ وَهُو عَن ابن يعقوب: ﴿ فَلَنَ أَبْرَحَ ٱلْأَرْضَ حَتَى يَأْذَنَ لِي آئِقَ أَقَ يَعَكُمُ اللّهُ لِنَّ وَهُو خَيْرُ ٱلْمُكِمِينَ ﴾ (٥) ، وقال تعالى: ﴿ رَبِّ ٱحْكُم بِالْحَقِقُ وَرَبُّنَا ٱلرَّحْمَنُ ٱلْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴾ (١) .

وقال تعالى في التحريم الديني: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحْمُ الْمَيْنَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحْمُ الْمَيْنَةُ وَالدَّمُ وَلَا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَ

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآبة: ٢٣.

 <sup>(</sup>٢) سورة فصلت، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ١.

<sup>(</sup>٤) سورة الممتحنة، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٥) سورة يوسف، الآية: ٨٠.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنبياء، الآية: ١١٢.

<sup>(</sup>٧) سورة المائدة، الآية: ٣.

 <sup>(</sup>A) سورة النساء، الآية: ٢٣.
 وفي «د» أورد الآية بكاملها.

<sup>(</sup>٩) سورة المائدة، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>١٠) هاتان الآيتان ساقطتان من «س». وهما في سورة المعارج، الآيتان: ٢٥\_٢٥.

وقال في الكلمات الدينية: ﴿ وَوَمَتُ كُلِمَتُ رَبِّكَ الْحُسَىٰيَ عَلَىٰ بَغِيَ إِسَرَتِهِ بِلَا اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

تضرك».

- (٣) "صحيح البخاري بشرح فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٦، كتاب الأنبياء (٦٠)، باب (١٠)، ح٢٣٧١، عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ قال: «كان النبي على يعوذ الحسن والحسين ويقول: إن أباكما كان يعوذ بها إسماعيل وإسحاق: أعوذ بكلمات الله التامة، من كل شيطان وهامة، ومن كل عين لامة». وأخرجه مسلم في "صحيحه" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب الذكر (٤٨)، باب التعوذ من سوء القضاء ودرك الشقاء وغيره (١٦)، ح٢٧٠٩، عن أبي هريرة أنه قال: جاء رجل إلى النبي على فقال: يا رسول الله! ما لقيت من عقرب لدغتني البارحة؟ قال: «أما لو قلت حين أمسيت: أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما خلق لم
- (٤) وكذلك الحديث عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده في «سنن أبي داود»: (١٢/٤)، كتاب الطب، باب كيف الرقي.
- وأخرج الترمذي في «سننه»: ج٥، كتاب الدعوات (٤٩)، باب (٤١)، عن خولة بنت حكيم السلمية عن رسول الله على قال: «من نزل منزلاً ثم قال: أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما خلق لم يضره شيء حتى يرحل من منزله ذلك». قال: هذا حسن صحيح غريب.
- (٥) وأخرج الإمام أحمد في «مسنده» (٣/ ٤٩): حدثنا عبد الله، حدثني أبي، حدثنا عفان، حدثنا جعفر بن سليمان، حدثنا أبو التياح، قال: «سأل رجل عبد الرحمن بن حنبش كيف صنع رسول الله على حين كادته الشياطين، قال: جاءت الشياطين إلى رسول الله على من الجبال وفيهم شيطان ومعه شعلة من نار يريد أن =

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآبة: ١٣٧.

التامات التي لا يجاوزهن بر ولا فاجر».

ومن المعلوم أن هذا هو الكوني الذي لا<sup>(۱)</sup> يخرج منه شيء عن مشيئته وتكوينه، وأما كلمات دينه<sup>(۲)</sup> فقد خالفها الفجار بمعصيته.

والمقصود هنا: أنه على الله بين أن العواقب التي خلق لها الناس من سعادة وشقاوة ييسرون لها بالأعمال التي يصيرون بها إلى ذلك. كما أن سائر المخلوقات كذلك فهو \_ سبحانه \_ يخلق الولد وسائر الحيوان (٣) في الأرحام بما يقدره من اجتماع الأبوين (٤) على النكاح واجتماع المائين في الرحم، فلو قال الإنسان: أنا أتوكل ولا أطأ زوجتي فإن كان الله (٥) قد قضى لي بولد وجد (٢) وإلا لم يوجد، ولا حاجة لي إلى وطء، كان أحمق

يحرق بها رسول الله على قال: فرعب، قال جعفر: أحسبه قال: جعل يتأخر قال وجاء جبريل علي تلا فقال: يا محمد، قل. قال: ما أقول. قال: قل: أعوذ بكلمات الله التامات التي لا يجاوزهن بر ولا فاجر من شر ما خلق وذرأ وبرأ ومن شر ما ينزل من السماء، ومن شر ما يعرج فيها، ومن شر ما ذرأ في الأرض ومن شر ما يخرج منها، ومن شر فتن الليل والنهار، ومن شر كل طارق إلا طارقًا يطرق بخير يا رحمن، فطفئت نار الشياطين وهزمهم الله عز وجل».

وقال في «الفتح الرباني لترتيب مسند امام أحمد» تأليف أحمد عبد الرحمن البنا: (٢٦٠/١٤) في كتاب الأذكار والدعوات، باب ما يقال لدفع كيد الشياطين وتمردهم على الإنسان، قال: سنده جيد.

<sup>(</sup>۱) «لا» ساقط من «د».

<sup>(</sup>٢) في «س»: «دينية».

<sup>(</sup>٣) في «د»: «الحيوانات».

<sup>(</sup>٤) في «د»: «من اجتماع على النكاح الأبوين».

<sup>(</sup>٥) لفظ الجلالة ساقط من «د» و «س».

<sup>(</sup>٦) «وجد» ساقط من «د».

بخلاف ما إذا وطىء وعزل<sup>(١)</sup> الماء، فإن عزل الماء لا يمنع انعقاد الولد إذا شاءه (٢) الله؛ إذ قد يسبق بغير اختياره.

وقد ثبت (٣) في «الصحيح» عن أبي سعيد الخدري قال: خرجنا مع رسول الله في غزوة (٤) بني المصطلق فأصبنا سبيًا من العرب، فاشتهينا النساء، واشتدت علينا العزبة وأحببنا العزل، فسألنا عن ذلك رسول الله وقال: «ما عليكم إلا تفعلوا، فإن الله قد كتب ما هو خالق إلى يوم القيامة» (٥).

وفي "صحيح مسلم" عن جابر (٦) «أن رجلاً أتى النبي ﷺ فقال: إن لي جارية هي خادمتنا وسانيتنا (٧) في النخل، وأنا أطوف عليها وأكره أن

<sup>(</sup>١) في «د»: «فإن عزل».

<sup>(</sup>٢) الهاء، الضمير ساقط من «س» و «د».

<sup>(</sup>٣) في "ص": "ولهذا ثبت"، وفي "د": "ومن هذا ما ثبت".

<sup>(</sup>٤) في «س»: «غزاة».

<sup>(0) &</sup>quot;صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: (٢/ ، ح١٤٣٨) ، كتاب النكاح (٢) ، باب حكم العزل (٢٢) ، عن أبي سعيد الخدري \_ رضي الله عنه \_ وقد سئل عن العزل فقال: نعم. غزونا مع رسول الله على غزوة بالمصطلق فسبينا كرائم العرب فطالت علينا العزبة ورغبنا في الفداء. فأردنا أن نستمتع ونعزل. فقلنا: نفعل ورسول الله على بين أظهرنا لا نسأله. فسألنا رسول الله على فقال: "لا عليكم أن لا تفعلوا. ما كتب الله خلق نسمة هي كائنة إلى يوم القيامة إلا ستكون».

 <sup>(</sup>٦) الصحابي الجليل جابر بن عبد الله شهد بدرًا وأحدًا والخندق والمشاهد كلها، توفي
 بالمدينة سنة ثلاث وسبعين وكان في الرابعة والتسعين من عمره.

انظر ترجمته في: «طبقات ابن سعد»: ((7/37))، و«مشاهير علماء الأمصار»: ((-0.11)).

<sup>(</sup>٧) في «ص» هكذا: «فساسا»، وفي «س»: «وساقيتنا».

تحمل. فقال: اعزل عنها إن شئت فإنه سيأتيها ما قدر لها "(١).

وهذا (٢) مع أن الله سبحانه قادر على ما قد فعله من خلق الإنسان من غير أبوين كما خلق آدم، ومن خلقه من أب فقط، كما خلق حواء من ضلع آدم القصير، ومن خلقه من أم فقط؛ كما خلق المسيح ابن مريم غير الكن خلق ذلك بأسباب أخرى غير معتادة (٣) وهذا الموضع وإن كان إنما يجحده الزنادقة المعطلون للشرائع، فقد وقع في كثير من دقته كثير من المشايخ المعظمين، يسترسل أحدهم مع القدر غير محقق (٤) لما أمر به ونهى عنه، ويجعل ذلك من باب التفويض والتوكل والتجري مع الحقيقة القدرية، ويحسب أن قول القائل: ينبغي للعبد أن يكون مع الله كالميت بين يدي الغاسل (٥). يتضمن ترك العمل بالأمر والنهي حتى يترك ما أمر به بين يدي الغاسل (١). يتضمن ترك العمل بالأمر والفرقان الذي يفرق به بين

انظر: «السلوك» لابن تيمية: (١٠/ ٤٨٥).

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٢، كتاب النكاح، (١٦)، باب حكم العزل (٢٢)، ح ١٤٣٩، عن جابر بلفظه إلا أن في «صحيح مسلم» زيادة هي «فلبث الرجل ثم أتاه فقال: إن الجارية قد حبلت. فقال: «قد أخبرتك أنه سيأتيها ما قدر لها».

<sup>(</sup>٢) الواو ساقطة من «ص».

<sup>(</sup>٣) في «ص»: «المعتادة».

<sup>(</sup>٤) في «س»: «مختف» وهذا تصحيف.

<sup>(</sup>٥) انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٤١٦). (قال سهل بن عبد الله: أول مقام في التوكل أن يكون العبد بين يدي الغاسل يقلبه كيف يشاء، لا يكون له حركة ولا تدبير) وهذا القول لا يصلح ولا يسوغ على الإطلاق عن أحد من المسلمين وإنما يقال ذلك في بعض المواضع ومع هذا فإنما ذلك لخفاء أمر الله عليه، وإلا فإذا علم ما أمر الله به وأحبه فلابد أن يحب ما أحبه الله ويبغض ما أبغضه الله.

<sup>(</sup>٦) في «س»: «عنه».

ما أمر الله به. وأحبه ورضي به، وبين ما نهى عنه وأبغضه وسخطه فيسوي بين ما فرق الله بينه كما قال تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اَجْتَرَجُواْ اَلسَّيِعَاتِ أَن بَعَلَهُمْ مَا نَجْعَلُهُمْ مَا اللَّهِمَ وَمَمَاتُهُمُ سَآءً مَا يَعْمَلُهُمْ كَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ سَوَاءً تَعْيَلُهُمْ وَمَمَاتُهُمُ سَآءً مَا يَعْمَلُونَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ الصَّلِحَتِ يَعْمُلُونَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ وَلَا الْقُولُ وَلَا الْقُلُولُ وَلَا الْمُولِ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّ

وبين ما يكون في الوجود من الأحوال التي تجري على أيدي الكفار والفجار، فيشهدون وجه الجمع من جهة أن (٧) الجميع بقضاء الله وقدره وربوبيته وإرادته العامة، وأنه داخل في ملكه، ولا يشهدون وجه الفرق الذي فرق الله به بين أوليائه وأعدائه والأبرار والفجار والمؤمنين والكافرين

<sup>(</sup>١) سورة الجاثية، الآية: ٢١.

 <sup>(</sup>٢) سورة ص، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) سورة القلم، الآية: ٣٦\_٣٥.

 <sup>(</sup>٤) سورة الزمر، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٥) سورة فاطر، الآية: ١٩ ـ ٢٢.

<sup>(</sup>٦) في «ص»: «بالأمر».

<sup>(</sup>٧) في «د»: «كون»، وفي «س» ساقط.

وأهل طاعته (١) الذين أطاعوا(٢) أمره الديني (٣).

وأهل معصيته الذين عصوا هذا الأمر الديني (٤) وهم (٥) يستشهدون في ذلك (٢) بكلمات مجملة نقلت عن بعض الأشياخ، أو ببعض غلطات بعضهم، وهذا أصل عظيم من أعظم (٧) ما يجب الاعتناء به على أهل طريق الله السالكين (٨) سبيل الإرادة؛ إرادة (٩) الذين يريدون وجهه، فإنه قد دخل بسبب إهمال ذلك على طوائف منهم من الكفر والفسوق والعصيان ما لا يعلمه إلا الله، حتى يصيروا معاونين على البغي والعدوان للمسلطين في الأرض من أهل الظلم والعلو، كالذين يتوجهون بقلوبهم في معاونة من يهوونه من أهل العلو في الأرض والفساد، ظانين أنهم إذا كانت لهم أحوال أثروا (١٠) بها في ذلك، كانوا بذلك (١١) من أولياء الله، فإن القلوب لها من التأثير أعظم مما للأبدان. لكن إن كانت صالحة كان تأثيرها صالحًا، وإن كانت فاسدة كان تأثيرها فاسدًا، فالأحوال يكون تأثيرها

<sup>(</sup>۱) في «د»: «طاعة».

<sup>(</sup>٢) في «س»: «طاعوا».

<sup>(</sup>٣) «الديني» ساقط من «د».

<sup>(</sup>٤) «الديني» ساقط من «س» و «د».

<sup>(</sup>٥) «هم» ساقط من «ص» و «س».

<sup>(</sup>٦) في «س»: «في بعض ذلك».

<sup>(</sup>V) قوله: «من أعظم» ساقط من «س».

<sup>(</sup>۸) في «ص»: «وسالكي».

<sup>(</sup>٩) «إرادة» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>۱۰) في «ص» بياض.

<sup>(</sup>١١) قوله: «كانوا بذلك» ساقط من «ص» و «س».

محبوبًا لله تارة، ومكروهًا لله أخرى. وقد تكلم الفقهاء على وجوب القود على من يقتل غيره في الباطن حيث يجب القود في ذلك. وهؤلاء (۱) يستشهدون ببواطنهم وقلوبهم (۲) الأمر الكوني، ويعدون مجرد خرق العادة لأحدهم بكشف يكشف له ((7)) أو بتأثير يوافق إرادته، هو كرامة من الله له ولا يعلمون أنه في الحقيقة استدراج ((3)).

وإنما الكرامة لزوم الاستقامة، وأن الله تعالى لم يكرم عبده بكرامة أعظم من موافقته فيما يحبه ويرضاه، وهو طاعته وطاعة رسوله وموالاة أوليائه ومعاداة أعدائه، وهؤلاء هم أولياء الله الذين قال الله فيهم: ﴿أَلاَ وَلِياءَ اللهِ لَاخُوفَ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَعَمْزُنُوكَ ﴾(٥)، فإن كانوا موافقين له فيما أوجبه الله عليهم فهم من المقتصدين، وإن كانوا موافقين فيما أوجبه عليهم أو أحبه فهم من المقربين، مع أن كل واجب محبوب، وليس كل عليهم وأحبه فهم من المقربين، مع أن كل واجب محبوب، وليس كل محبوب واجبًا (٧). وأما ما يبتلي الله به عبده من السراء (٨) بخرق العادة (٩) أو بغيرها أو بالضراء فليس ذلك لأجل كرامة العبد على ربه ولا هوانه (١٠)

<sup>(</sup>۱) «هؤلاء» ساقط من «ص.».

<sup>(</sup>٢) «وقلوبهم» ساقط من «د».

<sup>(</sup>٣) قوله: «يكشف له» ساقط من «ص»، وفي «س»: «يكشف لهم».

<sup>(</sup>٤) «استدراج» ساقط من «س» و «د».

<sup>(</sup>٥) سورة يونس، الآية: ٦٢.

<sup>(</sup>٦) «عليهم» ساقط من «د» و «س».

<sup>(</sup>V) في «س»: «واجب» وهو خطأ، لأنه خبر ليس وحكمه النصب لا الرفع.

<sup>(</sup>A) في «س»: هكذا «الشر» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٩) في «ص»: «عادة».

<sup>(</sup>١٠) في «ص»: «ولا لهوانه».

عليه، بل قد يسعد بها قوم إذا أطاعوه في ذلك، وقد يشقى بها قوم إذا عصوه في ذلك.

قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا ٱلْإِنسَنُ إِذَا مَا ٱبْنَكَنَهُ رَبُّهُمُ فَأَكُرَمَهُ وَنَعَمَهُ فَيَقُولُ رَقِّ ٱكْرَمَنِ ﴿ وَأَمَّا إِذَا مَا ٱبْنَكَنَهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُمُ فَيَقُولُ رَبِّىٓ أَهَننِن ﴾ (١).

ولهذا كان الناس في هذه الأمور على ثلاثة أقسام:

قسم ترتفع درجاتهم بخرق العادة إذا استعملوها في طاعة الله. وقسم يتعرضون بها لعذاب الله إذا استعملوها في معصيته، كبلعام (٢) وغيره. وقسم تكون في حقهم بمنزلة المباحات، والقسم الأول: هم المؤمنون حقًا؛ المتبعون لنبيهم سيد ولد آدم، الذي إنما كانت خوارقه لحجة يقيم بها دين الله، أو لحاجة يستعين بها على طاعة الله.

ولكثرة الغلط في هذا الأصل نهى رسول الله على عن الاسترسال مع القدر بدون الحرص على فعل المأمور الذي ينفع العبد، فروى مسلم في «صحيحه» عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله على المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف، وفي كل خير. احرص على ما ينفعك واستعن بالله ولا تعجز وإن أصابك شيء فلا تقل: لو أني فعلت كان (٣)

سورة الفجر، الآيتان: ١٥ ـ ١٦.

<sup>(</sup>٢) هو الذي نزل فيه قوله تعالى: ﴿ وَأَتَّلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ الَّذِيّ ءَاتَيْنَكُ مَايَئِنِنَا فَٱنسَلَخَ مِنْهَا فَأَتَبَعَهُ اللّهَ عَلَى اللّهَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الله ابن عباس وابن مسعود.

انظر: «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي: (٧/ ٣١٩)، و«تفسير القرآن العظيم» لابن كثير: (٢/ ٢٦٤)، و«جامع البيان في تفسير القرآن» للطبري: (٥/ ٩/ ٨٢).

<sup>(</sup>٣) في «س»: «فعلت كذا كان كذا وكذا»، وفي «ص»: «لكان».

كذا وكذا، ولكن قل: قدر الله وما شاء فعل، فإن لو<sup>(۱)</sup> تفتح عمل الشيطان<sup>(۲)</sup>. وفي «سنن أبي داود»<sup>(۳)</sup> أن رجلين اختصما إلى النبي على فقضى على أحدهما، فقال المقضى عليه: حسبي الله ونعم الوكيل. فقال النبي على الله الله يلوم على العجز ولكن عليك بالكيس، فإذا غلبك أمر فقل: حسبى الله ونعم الوكيل<sup>(3)</sup>.

فأمر النبي ﷺ المؤمن أن يحرص (٥) على ما ينفعه، وأن يستعين بالله، وهذا مطابق (٦) لقوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ (٧)،

<sup>(</sup>١) في جميع النسخ المخطوطة هكذا: «اللو»، والذي أثبته في النص من «صحيح مسلم».

<sup>(</sup>٢) "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب القدر (٤٦)، ح٤، ٢٦٦٤، باب في الأمر بالقوة وترك العجز والاستعانة بالله وتفويض المقادير لله (٨)، عن أبي هريرة بلفظه.

<sup>(</sup>٣) هو الإمام الثبت سليمان بن الأشعث بن إسحاق السجستاني، صاحب «السنن»، وُلد سنة اثنتين ومائتين، ومات سنة خمس وسبعين ومائتين بالبصرة.

انظر: «تذكرة الحفاظ» للذهبي: (٢/ ٥٩١ ـ ٥٩٣).

<sup>(</sup>٤) "مختصر سنن أبي داود" للحافظ المنذري، تحقيق: أحمد محمد شاكر ومحمد حامد الفقي: ج٥، كتاب الأقضية، ح٣٤٨، عن عوف بن مالك "أن النبي على قضى بين رجلين فقال المقضي عليه لما أدبر، حسبي الله ونعم الوكيل، فقال النبي على: إن الله يلوم على العجز ولكن عليك بالكيس فإذا غلبك أمر فقل: حسبي الله ونعم الوكيل". قال محمد حامد الفقي أخرجه النسائي وفي إسناده: بقية بن الوليد وفيه مقال. وكذلك ذكر ابن حجر في "تهذيب التهذيب": (أن بقية بنب الوليد فيه مقال). انظر: "تهذيب التهذيب" لابن حجر: (١/ ٤٧٥).

<sup>(</sup>٥) قوله: «أن يحرص» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٦) في «س»: «يطابق».

<sup>(</sup>٧) سورة الفاتحة، الآية: ٥.

وقوله تعالى: ﴿ فَأَعَبُدُهُ وَتَوَكَّلُ عَلَيْكُ ﴿ (١). فإن الحرص على ما ينفع العبد هو طاعة الله وعبادته ؛ إذ النافع له هو طاعة الله ولا شيء أنفع له من ذلك ، فكل (٢) ما يستعان (٣) به على الطاعة فهو طاعة (٤) ، وإن كان من جنس المباح. قال النبي على الحديث الصحيح لسعد (٥): «إنك لن تنفق نفقة تبتغي بها وجه الله إلا از ددت بها درجة ورفعة ، حتى اللقمة التي تضعها في في امرأتك (٢) ، وأخبر (٧) النبي على أن الله يلوم على العجز الذي هو ضد الكيس وهو التفريط فيما يؤمر بفعله ، فإن ذلك ينافي القدرة المقارنة للفعل (٨) ، وإن كان لا ينافي القدرة المتقدمة (٩) التي هي مناط الأمر والنهي ،

<sup>(</sup>١) سورة هود، الآية: ١٢٣.

<sup>(</sup>۲) في «س» و «د»: «وكل ما».

<sup>(</sup>٣) في «د»: «استعان».

<sup>(</sup>٤) في «س»: «على طاعته فهو طاعته».

<sup>(</sup>٥) هو سعد بن أبي وقاص أحد العشرة المبشرين بالجنة، وكنيته أبو إسحاق، وهو أول من رمى بسهم في سبيل الله، شهد سائر الغزوات والذي فتح مدائن كسرى يوم القادسية. وقد اعتزل الفتن بعد مقتل عثمان \_ رضي الله عنه \_ مات بالعقيق سنة خمس وخمسين، ودُفن بالبقيع.

انظر: «طبقات ابن سعد»: (٣/ ١٠٦)، و«مشاهير علماء الأمصار»: (ص٨٠).

<sup>(</sup>٦) «صحيح مسلم» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٣، كتاب الوصية (٢٥)، باب الوصية بالثلث (١)، ح١٦٢٨/ ٥، عن سعد بن أبي وقاص بلفظ مقارب وفيه: «... ولست تنفق نفقة تبتغي بها وجه الله إلا أجرت بها حتى اللقمة تجعلها في في امرأتك» مع زيادة قبل هذا وبعده.

<sup>(</sup>٧) في «س»: «فأخبر».

<sup>(</sup>۸) في «س»: «فان».

<sup>(</sup>٩) في «د»: «المقدمة»، وفي «س» ساقطة.

فإن الاستطاعة التي توجب الفعل، ويكون بها مقارنة له ولا تصلح إلا لمقدورها (١) كما ذكرها (٢) في قوله تعالى: ﴿ مَا كَانُواْ يَسْتَطِيعُونَ ٱلسَّمْعَ وَمَا كَانُواْ يُشْتِطِيعُونَ سَمْعًا ﴾ (٤)، وأما الاستطاعة التي يتعلق بها الأمر والنهي، فتلك قد يقترن بها الفعل وقد لا يقترن، كما في قوله تعالى: ﴿ وَلِلّهِ عَلَى ٱلنّاسِ حِبُّحُ ٱلْبَيّتِ مَنِ ٱستَطَاعَ إِلَيْهِ سَيِيلًا ﴾ (٥). وقول النبي ﷺ لعمران بن حصين (٢): «صل قائمًا، فإن لم تستطع فعلى جنب» (٨).

وهذا الموضع قد انقسم فيه بنو آدم (٩) أربعة أقسام: قوم (١٠) ينظرون إلى جانب الأمر والنهي والعبادة والطاعة شاهدين لألوهية الرب سبحانه، الذي أمروا أن يعبدوه، ولا ينظرون إلى جانب القضاء والقدر والتوكل

في «س»: «لمقدورتها».

<sup>(</sup>٢) في «س»: «ذكره» وهذا خطأ.

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى: ﴿ ٱلسَّمْعَ وَمَاكَانُواْ يُبْصِرُونَ ﴾ ساقط من «د»، والآية (٢٠) من سورة هود.

<sup>(</sup>٤) في «س»: ﴿ الَّذِينَ كَانَتْ أَعَيْنُهُمْ فِي غِطَامَهِ عَن ذِكْرِي وَكَانُواْ لَا يَسْتَطِيعُونَ سَمْعًا ﴾ الآية في سورة الكهف (١٠١).

 <sup>(</sup>٥) سورة آل عمران، الآية: ٩٧.

<sup>(</sup>٦) قوله: «ابن حصين» ساقط من «ص» و «س».

<sup>(</sup>٧) قوله: «فإن لم تستطع فقاعدًا» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٨) "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٢، كتاب تقصير الصلاة (١٩)، باب إذا لم يطق قاعدًا صلى على جنب (١٩)، ح١١١٧، عن عمران بن حصين ـ رضي الله عنه ـ قال: كانت بي بواسير فسألت النبي عن الصلاة فقال: "صل قائمًا فإن لم تستطع فقاعدًا، فإن لم تستطع فعلى جنب".

<sup>(</sup>٩) في «س» و «د»: «الناس».

<sup>(</sup>۱۰) في «د»: «فقوم».

والاستعانة، وهو حال كثير من المتفقهة المتعبدة، فهم مع حسن قصدهم وتعظيمهم لحرمات الله ولشعائره، يغلب عليهم الضعف والعجز والخذلان؛ لأن الاستعانة بالله والتوكل عليه واللجأ إليه والدعاء له، هي التي تقوي العبد وتيسر عليه الأمور، ولهذا قال بعض السلف: من سره أن يكون أقوى الناس فليتوكل على الله (١).

وفي «الصحيحين» عن عبد الله بن عمرو<sup>(۲)</sup> «أن رسول الله على صفته في التوراة إنا أرسلناك شاهدًا ومبشرًا ونذيرًا وحرزًا للأمّيين، أنت عبدي ورسولي<sup>(۳)</sup>، سميتك المتوكل، ليس بفظ ولا غليظ ولا صخاب بالأسواق، ولا يجزي بالسيئة الحسنة، ويعفو ويغفر<sup>(3)</sup>، ولن يجزي بالسيئة الحسنة، ويعفو ويغفر<sup>(3)</sup>، ولن أقبضه حتى أقيم به الملة العوجاء، فأفتح بك<sup>(۲)</sup> أعينًا عميًا، وآذنًا صمًّا، وقلوبًا غلفًا، بأن يقولوا: لا إله إلا الله هناً.

<sup>(</sup>۱) ذكره ابن القيم في "زاد المعاد": (۱/۲). قال بعض السلف، وذكره ... إلخ. وذكره ابن رجب مرفوعًا في "جامع العلوم والحكم" (ص٤٠٩) فقال: (وفي حديث ابن عباس عن النبي على الله ") اهر. ولم أجده عند غيرهما.

<sup>(</sup>٢) في «ص» و«د»: «عمر» وهو خطأ؛ لأن راوي الحديث هو ابن عمرو بن العاص كما في «صحيح البخاري، وهو الصحابي العابد عبد الله بن عمرو بن العاص، أسلم قبل أبيه وكان كثير العلم كثير الأخذ للحديث عن الرسول رهي شهد فتح الشام واليرموك، توفي عن اثنتين وسبعين سنة. انظر: «صفة الصفوة» لابن الجوزي: (١/ ٦٥٥)، و«أسد الغابة» لابن الأثير: (٣٤٩/٣).

<sup>(</sup>٣) قوله: «ورسولي» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٤) «ويغفر» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٥) في «د»: «ولكن» وهذا تصحيف.

<sup>(</sup>٦) في «د»: «به».

<sup>(</sup>٧) «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٨، =

ولهذا روي أن حملة العرش إنما أطاقوا حمل (١) العرش (٢) بقولهم: لا حول ولا قوة إلا بالله (٣). وقد ثبت في «الصحيحين» عن النبي ﷺ

= كتاب التفسير (٦٥)، سورة الفتح (٤٨)، ح٤٨٣٨، باب ﴿إِنَا أَرسَلْنَاكُ شِاهِدًا ومبشرًا ونذيرًا﴾ (٣)، عن عبد الله بن عمرو بن العاص \_ رضي الله عنهما \_ إِن هذه الآية التي في القرآن (يا أيها النبي إِنَا أَرسَلْنَاكُ شَاهِدًا ومبشرًا ونذيرًا﴾ قال في التوراة: يا أيها النبي إنا أرسَلْناكُ شاهدًا وحرزًا للأميين، أنت عبدي ورسولي، سميتك النبي إنا أرسَلناكُ شاهدًا ومبشرًا ونذيرًا وحرزًا للأميين، أنت عبدي ورسولي، سميتك المتوكل، ليس بفظ ولا غليظ ولا سخاب بالأسواق، ولا يدفع السيئة بالسيئة، ولكن يعفو ويصفح ولن يقبضه الله حتى يقيم به الملة العوجاء بأن يقولوا لا إله إلا الله، فيفتح بها أعيننًا عميًا، وآذانًا صمًّا، وقلوبًا غلقًا).

- (۱) في «س»: «حملة»، وفي «د»: «حمله».
  - (٢) قوله: «العرش» ساقط من «د».
- أخرجه ابن جرير الطبري في تفسيره "جامع البيان في تفسير القرآن": (١٩/٢٩/١٠) ولفظه: "قال ابن زيد الأربعة قال: بلغنا أن رسول الله على قال: لما خلقهم الله، قال: تدرون لم خلقتكم؟ قالوا: خلقتنا ربنا لما تشاء. قال لهم: تحملون عرشي. ثم قال: سلوني من القوة ما شئتم أجعلها فيكم. فقال واحد منهم: قد كان عرش ربنا على الماء فاجعل في قوة الماء. قال: قد جعلت فيك قوة الماء. وقال آخر: اجعل في قوة قوة السموات. قال: قد جعلت فيك قوة السموات. وقال آخر: اجعل في قوة الأرض. قال: قد جعلت فيك قوة الأرض والجبال. وقال آخر: اجعل في قوة الرياح. قال: قد جعلت فيك قوة الرياح. ثم قال: احملوا، فوضعوا العرش على الرياح. قال: قد جعلت فيك قوة الرياح. ثم قال: احملوا، فوضعوا العرش على كواهلهم فلم يزولوا. قال: فجاء علم آخر، وإنما كان علمهم الذي سألوه القوة. فقال لهم: قولوا لا حول ولا قوة إلا بالله. فقالوا: لا حول ولا قوة إلا بالله. فجعل الله فيهم من الحول والقوة ما لم يبلغه علمهم فحملوا) اه.

وأخرجه عثمان بن سعيد الدارمي في الرد على بشر المريسي عن عبد الله بن صالح قال: حدثني معاوية بن صالح: (ص٢٤٨) بلفظ مقارب لما ذكره الطبري. وأورده الذهبي في كتاب «العلو» بتحقيق عبد الرزاق عفيفي: (ص٧٦) من طريق عبد الله بن صالح بن معاوية بن صالح عن بعض المشيخة مختصرًا وسكت عنه. وقد ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية هنا بصيغة التمريض فقال: روى أن حملة العرش . . . إلخ .

«أنها كنز من كنوز الجنة»(١)، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَتُوكُلُ عَلَى اللّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ ﴿ ٢)، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَتُوكُلُ عَلَى اللّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ ﴿ ٢)، وقال تعالى: ﴿ اللّهِ مَا اللّهِ مُ النّاسُ إِنَّ النّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِلَيْ اللّهِ وَفَضْلٍ لَمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسَّبُنَا اللّهَ وَفَضْلٍ اللّهِ عَلَيْم فَي اللّهِ وَفَضْلٍ لَمْ يَعْسَمُ مُ اللّهَ عَوْا رِضْوَنَ اللّهَ وَاللّهُ ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ ﴿ إِنَّا ذَلِكُمُ اللّهَ يَطُنُ يُخَوِّفُ اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى إِنَّا اللّهُ عَلَى إِنَّ اللّهُ عَلَى إِن كُنهُم مُؤْمِنِينَ ﴾ (٣).

وفي "صحيح البخاري" عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ حَسَّبُنَا (٤) اللهُ وَنِعَمَ ٱلْوَكِيلُ (٥): "قالها إبراهيم الخليل حين ألقي في النار، وقالها محمد ﷺ حين قال لهم الناس: إن الناس قد جمعوا لكم (٢).

<sup>(</sup>۱) في "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج۱۱، كتاب الدعوات (۸۰)، باب لا حول ولا قوة إلا بالله (۲۷)، ح۶، عن أبي موسى الأشعري قال: أخذ النبي على في عقبه \_ أو قال في ثنية \_ قال: فلما علا عليها رجل نادى فرفع صوته لا إله إلا الله والله أكبر. قال: ورسول الله على على بغلته قال: «فإنكم لا تدعون أصم ولا غائبًا، ثم قال: يا أبا موسى \_ أو يا عبد الله \_ ألا أدلك على كلمة من كنز الجنة قلت: بلى، قال: لا حول ولا قوة إلا بالله».

وفي "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب (٤٨)، باب (١٣)، ح٤٠/٢٧٠٤، عن أبي موسى الأشعري قال: قال لي رسول الله ﷺ: «ألا أدلك على كلمة من كنوز الجنة \_ أو قال \_ على كنز من كنوز الجنة؟ فقلت: بلى، فقال: لا حول و لا قوة إلا بالله».

<sup>(</sup>٢) سورة الطلاق، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٧٣ \_ ١٧٥.

<sup>(</sup>٤) في «ص»: «حسبى الله» وهو خطأ.

<sup>(</sup>٥) في «د»: «قال: قالها».

<sup>(</sup>٦) «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٨، كتاب التفسير (٦٥)، سورة آل عمران (٣)، ح٤٥٦٣، باب ﴿الذين قال لهم الناس إن الناس قد جمعوا لكم﴾ الآية (١٣)، عن ابن عباس: «حسبنا الله ونعم الوكيل». قالها=

وقسم ثان يشهدون ربوبية الحق<sup>(1)</sup> وافتقارهم إليه ويستعينون به، لكن على أهوائهم وأذواقهم غير ناظرين إلى حقيقة أمره ونهيه ورضاه (۲) وغضبه ومحبته وبغضه (۳)، وهذا حال كثير من المتفقرة (٤) والمتصوفة، ولهذا كثيرًا (٥) ما يعملون على الأحوال التي يتصرفون بها في الوجود ولا يقصدون ما يرضي الرب سبحانه ويحبه (٢)، وكثيرًا ما يغلطون فيظنون أن معصيته هي مرضاته (٧) فيعودون إلى تعطيل الأمر والنهي، وقد (٨) يُسَمُّون هذا حقيقة (٩)، ويظنون أن هذه الحقيقة القدرية يجب الاسترسال معها، دون مراعاة الحقيقة الأمرية الدينية التي هي تحرِّي (١٠) مرضاة الرب سبحانه وتعالى، ومحبته وأمره ونهيه ظاهرًا وباطنًا، وهؤلاء كثيرًا ما يسلبون أحوالهم، وقد يعودون إلى أنواع (١١) من المعاصي والفسوق بل يسلبون أحوالهم، وقد يعودون إلى أنواع (١١) من المعاصي والفسوق بل

إبراهيم عَلَيْتُ حين ألقي في النار، وقالها محمد على حين قالوا: ﴿إِن الناسُ قد جمعوا لكم فاخشوهم فزادهم إيمانًا وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل﴾.

<sup>(</sup>١) في «د»: «الخالق».

<sup>(</sup>۲) قوله: «ورضاه» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٣) «وبغضه» ساقط من «س» و «د».

<sup>(</sup>٤) في «س»: «المتفق».

<sup>(</sup>٥) في «س»: «أكثر».

<sup>(</sup>٦) في «ص»: «وتحبه» وهذا تصحيف وهو خطأ؛ لعود الضمير على الغائب لا المخاطب.

<sup>(</sup>٧) في «ص» و«د»: «مرضية»، والكلام لا يستقيم على هذا.

<sup>(</sup>۸) «قد» ساقط من «س» و «د».

<sup>(</sup>٩) في «س»: «حقيقته».

<sup>(</sup>١٠) في «ص»: «تحوي»، وهي ساقطة من «س».

<sup>(</sup>۱۱) في «س» و «د»: «نوع».

<sup>(</sup>۱۲) قوله: «كثير منهم» ساقط من «ص».

أمر الله ونهيه فليس من المتقين، فهم يقعون في بعض ما وقع فيه المشركون تارة في الاحتجاج بالقدر على المشركون تارة في الاحتجاج بالقدر على الأمر، والله تعالى لما ذكر ما ذم به المشركين في سورة الأنعام والأعراف ذكر ما ابتدعوه في (٣) الدين وجعلوه شرعة كما قال تعالى (٤): ﴿ وَإِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةٌ قَالُواْ وَجَدُنَا عَلَيْهَا ءَابَاءَنَا وَاللّهُ أَمْرَنَا بِهَا قُلُ إِنَّ اللّهَ لَا يَأْمُنُ بِالْفَحْشَاةِ أَتَقُولُونَ عَلَى اللّهِ مَا لا تع لَمُونَ ] (٥) ﴿ . وقد ذمهم على أن حرموا ما لم يالفَحْشَاةٌ أَتَقُولُونَ عَلَى اللّهِ مَا لا تع لَمُونَ ] (٥) ﴿ . وقد ذمهم على أن حرموا ما لم يحرم الله ، وأن شرعوا ما لم يشرعه (٢) الله ، وذكر احتجاجهم بالقدر في (٧) قوله تعالى : ﴿ سَيَقُولُ الّذِينَ أَشَرُكُوا لَوْ شَآءَ اللّهُ مَا أَشْرَكُ نَا وَلاّ عَكُونَ فيهم شبه قوله تعالى : ﴿ سَيَقُولُ الّذِينَ أَشْرُكُوا وَ سَا والزخرف (٩) ، وهؤلاء يكون فيهم شبه منهم (١٠) في هذا وهذا .

(۱) في «س»: «من».

<sup>(</sup>۲) في «س»: «شرعة».

<sup>(</sup>٣) في «د»: «من».

 <sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٥) قوله تعالى: ﴿ أَتَقُولُونَ عَلَى الله مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ ساقط من «ص» و «س».

<sup>(</sup>٦) في «د»: «يشرع».

<sup>(</sup>٧) في «س»: «في قوله لهم».

 <sup>(</sup>٨) سورة الأنعام، الآية: ١٤٨.

<sup>(</sup>٩) الآيات التي ذكر الله فيها احتجاج المشركين بالقدر في سورة النحل (٣٥) قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ اللَّذِيكَ أَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ اللّهُ مَا عَبَدْنَا مِن دُونِ مِي مِن شَيْءٍ فَحَنُ وَلآ ءَابَا وُنَا وَلاَحَرَّمَنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ فَعَنُ وَلآ ءَابَا وُنَا وَلاَحَرَّمَنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ أَنفِقُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللّهُ قَالَ مِن شَيْءٍ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ أَنفِقُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللّهُ قَالَ اللّهِ مَا لَكُ مَن لَوْ يَشَاءُ اللّهُ أَطْعَمُهُ وَإِنّ أَنتُم لِلّا فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ . وفي اللّذِينَ حَلَمُ اللّهُ مِن أَن وَله تعالى: ﴿ وَقَالُوا لَوْ شَاءَ الرّحَمِّنُ مَا عَبَدْ نَهُمْ مَّا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ اللّهُ مِنْ لِلّهُ مِنْ لَوْ مِنْ عَلْمُ إِلّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا اللّهُ مَا لَكُمْ مِنْ لِلْكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ اللّهُ مُنْ مُنْ لُو مُنْ لَوْ مَنْ أَلُولُولُ وَاللّهُ اللّهُ مَا مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا عَلَيْهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مُنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا لَكُولُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

<sup>(</sup>۱۰) قوله: «شبه منهم» ساقط من «د».

وأما القسم الثالث: وهو من أعرض عن عبادة الله واستعانته به (۱) فهؤلاء شر الأقسام.

والقسم الرابع: هو القسم المحمود، وهو حال الذين حققوا: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ اِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ اَنْ يعبدوا (٥) فاستعانوا (٤) به على طاعته وشهدوا أنه إلههم الذي لا يجوز أن يعبدوا (٥) إلا إياه بطاعته (٦) وطاعة رسوله، وأنه ربهم الذي ليس لهم من دونه ولي ولا شفيع، وأنه: ﴿ مَّا يَفْتَح اللّهُ لِلنَّاسِ مِن رَحْمَةٍ فَلا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمُسِكَ فَلا مُرْسِلَ اللهُ مِنْ بَعْدِهِ وَ اِن يَمْسَلَّكَ اللهُ بِضُرِ فَلا كَاشِفَ لَهُ وَ إِن يَمْسَلْكَ اللهُ بِضُرِ فَلا كَاشِفَ لَهُ وَ إِن يَمْسَلْكَ اللهُ بِضُرِ فَلا كَاشِفَ لَهُ وَ إِن يَمْسَلْكَ اللهُ بِضُرِ فَلا كَاشِفَ لُهُ وَ أَوْلَ الْوَءَ يَتُم مَّا تَدْعُونَ مِن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِةً وَ اللهُ إِنْ أَرَادَنِي اللهُ إِنْ أَرَادَنِي اللّهُ بِضَرِ هَلُ هُنَ كَشِفَتُ ضُرِّوا أَوْ أَرَادَنِي اللّهُ مِنْ مَا تَدْعُونَ مِن يَشَاهُ مِنْ عَبَادِةً فَى اللهُ ال

التوكل المأموربه ولهذا قال طائفة من العلماء: الالتفات إلى الأسباب شرك في التوحيد، ومحو الأسباب أن تكون أسبابًا نقص في العقل، والإعراض عن

<sup>(</sup>۱) «به» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة، الآية: ٥.

 <sup>(</sup>٣) سورة هود، الآية: ١٢٣.

<sup>(</sup>٤) الفاء ساقطة من «سي».

<sup>(</sup>٥) في «ص»: «يعبد».

<sup>(</sup>٦) في «س»: «وطاعته».

 <sup>(</sup>٧) سورة فاطر، الآية: ٢.

<sup>(</sup>۸) سورة يونس، الآية: ۱۰۷، وقوله تعالى: ﴿ويصيب به من يشاء من عباده﴾ ساقط من «س» و«د».

<sup>(</sup>٩) سورة الزمر، الآية: ٣٨، وقوله: ﴿قل حسبي الله﴾ ساقط من «س» و«د».

الأسباب بالكلية قدح في الشرع، وإنما التوكل المأمور به ما اجتمع (۱) فيه مقتضى التوحيد والعقل والشرع (۲). فقد تبيَّن أن من ظن التوكل من مقامات عامة أهل الطريق فقد غلط غلطًا عظيمًا (۱)، وإن كان قائل ذلك (۱) من أعيان المشايخ كصاحب «علل المقامات» وهو من أجل (۱) المشايخ (۱)، وأخذ ذلك عنه صاحب «محاسن المجالس (۱)» (۸)، وأظهر (۹) ضعف

<sup>(</sup>۱) في «س»: «ما يجتمع».

<sup>(</sup>۲) انظر: "إحياء علوم الدين" للغزالي: (٤/ ٢٢٥)، و"فتاوى ابن تيمية رحمه الله تعالى": (٨/ ١٧٥)، و"شرح العقيدة الطحاوية": (ص٧٥٥). وقال ابن القيم ـ رحمه الله تعالى ـ في كتابه "طريق الهجرتين وباب السعادتين" (ص٣٣٣) ما نصه: (منع الأسباب أن تكون أسبابًا قدح في العقل والشرع، وإثباتها والوقوف معها وقطع النظر عن مسببها قدح في التوحيد، والقيام بها وتنزيلها منازلها والنظر إلى مسببها وتعلق القيام به جمع بين الأمر والتوحيد، وبين الشرع والقدر، وهو الكمال. والله أعلم) اهد.

<sup>(</sup>٣) في «س» و «د»: «شديدًا».

<sup>(</sup>٤) قوله: «قائل ذلك» ساقط من «س» و «د».

<sup>(</sup>٥) في «د»: «أجلاء».

<sup>(</sup>٦) «علل المقامات» لشيخ الإسلام أبو إسماعيل عبد الله بن محمد بن علي الهروي الحنبلي المتوفى سنة ٤٨١هـ، وُلد سنة ٣٩٧هـ.

انظر: «إيضاح المكنون في الذيل على كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون»: (١/ ١١٨)، و«هدية العارفين» لإسماعيل البغدادي: (١/ ٤٥٢).

<sup>(</sup>٧) في «ص» و«د»: «المحاسن» وهو خطأ وهو تصحيف.

<sup>(</sup>۸) «محاسن المجالس» في التصوف لأبي العباس ابن عريف أحمد بن محمد الصنهاجي الأندلسي، المعروف بابن العريف المتوفى سنة ٥٣٦هـ بمراكش، وكان مولده سنة ١٨١هـ. انظر: «كشف الظنون» لحاجي خليفة: (١٦٠٩/٢)، و«هدية العارفين» لإسماعيل البغدادي: (١/ ٨٣).

لا فائدة له في تحصيل المقصود، وهذه حال من جعل الدعاء كذلك، وذلك بمنزلة من جعل الأعمال المأمور بها كذلك، كمن اشتغل بالتوكل عما يجب عليه من سائر (٣) الأسباب التي هي عبادة وطاعة مأمور بها، فإن غلط هذا في (٤) ترك الأسباب المأمور بها التي هي داخلة في قوله تعالى: ﴿فَأَعَبُدُهُ وَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ ﴾ وفي ترك التوكل المأمور به؛ الذي هو درجات الناس داخل في قوله تعالى: ﴿فَأَعَبُدُهُ وَتَوَكَّلُ عَلَيْهُ ﴾، لكن يقال: من كان توكله في التوكل على الله ودعاؤه له هو في حصول مباحات فهو من (٢) العامة، وإن كان في حصول مستحبات (٧) وواجبات فهو من الخاصة، كما أن من دعاه وتوكل عليه في حصول محرمات فهو ظالم لنفسه، ومن أعرض عن التوكل فهو عاص لله (٨) ورسوله، بل خارج عن (٩) حقيقة الإيمان، فكيف يكون هذا

حجته من (١)، قال ذلك لظنه (٢) أن المطلوب به حظ العامة فقط، وظنه أنه

المقام للعامة دون الخاصة(١٠٠). قال الله تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ يَنَقُومُ (١١١) إِن

----

<sup>(</sup>١) في «ص» و «س»: «فمن».

<sup>(</sup>٢) في «ص» و «س»: «ظنه».

<sup>(</sup>٣) قوله: «سائر» ساقط من «سي» و «د».

<sup>(</sup>٤) في «د» و «س»: «من».

 <sup>(</sup>٥) سورة هود، الآية: ١٢٣.

<sup>(</sup>٦) في «د»: «في».

<sup>(</sup>٧) في «س»: «المستحبات».

ر ب ي ن

<sup>(</sup>۸) في «د»: «الله».

<sup>(</sup>٩) في «س»: «من».

<sup>(</sup>١٠) قوله: «للعامة دون» ساقط من «د» و«س»، وفي «د»: «للخاصة».

<sup>(</sup>١١) في «س» و «د»: «لقوم يا قوم» وهو خطأ.

كُنُخُ ءَامَنهُم بِٱللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُواْ إِن كُننُم مُسْلِمِينَ ﴿ فَقَالُواْ عَلَى ٱللَّهِ تَوَكَّلْنَا ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ إِن يَنصُرُكُمُ ٱللَّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ ۖ وَإِن يَغَذُلُكُمْ فَمَن ذَا ٱلَّذِي يَنصُرُكُم مِّنْ بَعْدِهِ ۗ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكِّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿ قُلْ أَفْرَءَ يَتُمُ مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِضُرٍّ هَلَ هُنَّ كَنشِفَتُ ضُرِّمِ ۗ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُرَ مُمْسِكُتُ رَحْمَتِهِ قُلْ حَسْبِي ٱللَّهُ عَلَيْهِ يَتُوكَ لُهُ ٱلْمُتَوِّكِلُونَ ﴿ (٣) ، وقد (٤) ذكر الله هذه الكلمة ﴿ حَسِّبِيَ اللَّهُ ﴾ في جلب المنفعة تارة، وفي دفع المضرة تارة أخرى، فالأولى في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ رَضُواْ مَا مَاتَنَهُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُواْ حَسْبُنَا اللَّهُ سَيُؤْتِينَا اللَّهُ مِن فَضَلِهِ. وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللَّهِ رَغِبُونَ ﴾ (٥٠). والثانية في قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدَّ جَمَعُواْ لَكُمُ فَٱخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنَا وَقَالُواْ حَسَّبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ (٦) ، وفي قوله تعالى: ﴿ وَإِن يُريدُوٓا أَن يَخْدَعُوكَ فَإِنَ حَسْبَكَ اللَّهُ هُوَ الَّذِيّ أَيْدَكَ بِنَصْرِهِ ﴾ (٧)، وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُ مَ رَضُوا مَا ءَاتَنْهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُواْ حَسْبُنَا اللَّهُ سَيُؤْتِينَا اللَّهُ مِن فَضْلِهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى ٱللَّهِ رَغِبُونَ ﴾، يتضمن (٨) الأمر بالرضا والتوكل، الرضا والتوكل والرضا والتوكل يكتنفان (٩) المقدور، فالتوكل قبل وقوعه والرضا بعد

يكتنفان المقدور

سورة يونس، الآيات: ٨٥ ـ ٨٥. (1)

سورة آل عمران، الآية: ١٦٠. (٢)

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر، الآية: ٣٨.

<sup>(</sup>٤) في «د»: «فقد».

سورة التوبة، الآية: ٥٩. (0)

سورة آل عمران، الآية: ١٧٣. (٦)

سورة الأنفال، الآية: ٦٢. (V)

في «ص»: «تضمن» وهذا تصحيف. **(**\(\)

في «د»: «يكشفان» وهذا تصحيف وهو خطأ. (9)

وقوعه، ولهذا كان النبي على الصلاة: «اللهم بعلمك الغيب وبقدرتك على الخلق أحيني ما كانت الحياة خيرًا لي، وتوفني إذا كانت (١) الوفاة خيرًا لي، اللهم إني أسألك خشيتك في الغيب والشهادة، وأسألك كلمة الحق في الغضب والرضا، وأسألك القصد (٢) في الفقر والغنى، وأسألك نعيمًا لا ينفذ، وأسألك قرة عين لا تنقطع، اللهم إني أسألك الرضا بعد القضاء، وأسألك برد العيش بعد الموت، وأسألك لذة النظر إلى وجهك الكريم، وأسألك الشوق إلى لقائك، من غير ضراء مضرة ولا فتنة مضلة، اللهم زينا بزينة الإيمان، واجعلنا هداة مهتدين (٣) رواه أحمد والنسائى (٤) من حديث عمار بن ياسر (٥).

<sup>(</sup>۱) في «د»: «ما كانت».

<sup>(</sup>٢) في «د»: «الفضل».

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي: (٢/ ٥٤ \_ ٥٥) في السهو، باب نوع آخر من الدعاء من حديث حماد قال: حدثنا عطاء بن السائب عن أبيه قال: صلى بنا عمار بن ياسر صلاة فأوجز فيها، فقال بعض القوم: لقد خففت أو أوجزت الصلاة. فقال: أما على ذلك، فقد دعوت فيها بدعوات سمعتهن من رسول الله على . . . إلخ. وصححه الحاكم: (١/ ٥٢٤)، ووافقه الذهبي. وأخرجه الإمام أحمد: (٤/ ٢٦٤)، بلفظه عن عمار.

<sup>(</sup>٤) النسائي هو الحافظ الإمام شيخ الإسلام أبو عبد الرحمن، أحمد بن شعيب بن علي بن سنان بن بحر الخراساني، القاضي، صاحب السنن، وُلد سنة خمس عشرة ومائتين، وقيل: مات بمكة، في شعبان سنة ثلاث وثلاث مائة. وقيل: توفي بفلسطين يوم الاثنين لثلاث عشرة خلت من صفر سنة ثلاث وثلاث مائة.

انظر: «تذكرة الحفاظ» للذهبي: (٢/ ٦٩٨ \_ ٧٠١).

<sup>(</sup>٥) عمار بن ياسر بن عامر بن مالك بن كنانة بن مالك، كنيته أبو اليقظان، قتل بصفين مع علي بن أبي طالب سنة سبع وثلاثين، وله ثلاث وتسعون سنة، وكان قد قال له النبي علي بن أبي طالب سنة تقتلك الفئة الباغية». انظر: «مشاهير علماء الأمصار»: (ص٤٣).

وأما ما يكون قبل القضاء، فهو عزم على الرضا لا حقيقة الرضا. ولهذا كان طائفة من المشايخ يعزمون على الرضا قبل وقوع البلاء، فإذا وقع انفسخت عزائمهم (١)، كما يقع نحو ذلك في الصبر وغيره، كما قال

## (١) يذكر عن سمنون المحب أنه كان يقول:

وليسس لي في سواك حظ فكيفما شئست فاختبرني فأخذه العسر من ساعته، أي: حصر بوله، فكان يدور على المكاتب ويفرق الجوز على الصبيان ويقول: ادعوا لعمكم الكذاب.

وحكى أبو نعيم الأصبهاني عن أبي بكر الواسطي أنه قال سمنون: يا رب قد رضيت بكل ما تقتضيه علي، فاحتبس بوله أربعة عشر يومًا، فكان يتلوى كما تتلوى الحية، يتلوى يمينًا وشمالًا، فلما أطلق بوله قال: رب قد تبت إليك. قال أبو نعيم: فهذا الرضا الذي ادعى سمنون ظهر غلطه فيه بأدنى بلوى. مع أن سمنون هذا كان يضرب به المثل وله في المحبة مقام مشهور.

انظر: «فتاوى ابن تيمية»: (۱۰/ ۲۹۰)، و«حلية الأولياء» لأبي نعيم: (۱۰/ ۳۱۰)، و«الرسالة القشيرية»: (۱۱/ ۱۳۳).

وقد أخرج مسلم في "صحيحه": ج٤، كتاب الذكر (٤٨)، باب كراهة الدعاء بتعجيل العقوبة في الدنيا، ح٢٣/٢٦٨٨، عن أنس، أن رسول الله على عاد رجلاً من المسلمين قد خفت فصار مثل الفرخ، فقال له رسول الله على: "هل كنت تدعو بشيء أو تسأله إياه؟" قال: نعم. كنت أقول: اللهم! ما كنت معاقبي به في الآخرة فعجله لي في الدنيا. فقال رسول الله على: "سبحان الله، لا تطبقه \_ أو لا تستطيعه \_ أفلا قلت: اللهم آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار؟ قال: فدعا الله له فشفاه».

وفي "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج ٨، كتاب المغازي (٦٤)، باب (٥٦)، ح ٤٣٢٥، عن عبد الله بن عمر قال: «لما حاصر رسول الله على الطائف، فلم ينل منهم شيئًا، قال: إنا قافلون إن شاء الله، فثقل عليهم وقالوا: نذهب و لا نفتحه ؟ وقال مرة: نقفل، فقال: اغدوا على القتال فغدوا فأصابهم جراح، فقال: إنا قافلون غدًا إن شاء الله، فأعجبهم فضحك النبي على وقال سفيان مرة فتبسم ».

تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنَّوْنَ ٱلْمَوْتَ مِن قَبْلِ أَن تَلْقَوْهُ فَقَدْ رَأَيْتُمُوهُ وَأَنتُمْ لَنظُرُونَ ﴾ (١) ، وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لاَ تَقَعَلُونَ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لاَ تَقَعَلُونَ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَقْتًا عِندَ ٱللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَقْعَلُونَ ﴾ [نّ إنّ آللَة يُحِبُ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ عَندَ ٱللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَقْعَلُونَ ﴾ (٢) . صَفّا كَأَنّهُ مِ بُنْيَنٌ مُرْصُوصٌ ﴾ (٢) .

نزلت هذه الآية لما قالوا: لو علمنا أي الأعمال أحب إلى الله لعملناه، فأنزل الله آية الجهاد فكرهه من كرهه ( $^{(7)}$ )، ولهذا كره للمرء أن يتعرض للبلاء، بأن يوجب على نفسه ما لا يوجبه الشارع عليه بالعهد والنذر ونحو ذلك، أو يطلب ولاية، أو يقدم على بلد فيه طاعون، كما في «الصحيحين» عن النبي رسي من غير وجه أنه نهى عن النذر، وقال: «إنه لا يأتي بخير وإنما يستخرج به  $^{(3)}$  من  $^{(0)}$  البخيل»  $^{(7)}$ .

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الصف، الآيات: ٢ ـ ٤.

 <sup>(</sup>٣) انظر: «جامع البيان» للطبري: (٢١/ ٢٨/ ص٥٥) سورة الصف.
 وانظر: «تفسير القرآن العظيم» لابن كثير: (٣٥٨/٤).

وقد أخرج الترمذي في «سننه»: ج٥، كتاب التفسير (٤٨)، باب (٦٢) في تفسير سورة الصف، ح٩٠٣، عن عبد الله بن سلام قال: قعدنا نفر من أصحاب رسول الله على فتذاكرنا فقلنا: لو نعلم أي الأعمال أحب إلى الله لعلمناه، فأنزل الله تعالى: ﴿سبح لله ما في السموات وما في الأرض وهو العزيز الحكيم، يا أيها الذين آمنوا لم تقولون ما لا تفعلون ﴾ . . . إلخ الحديث.

<sup>(</sup>٤) «به» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٥) «من» ساقط من «د».

<sup>(</sup>٦) في «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١١، كتاب الأيمان والنذور (٨٣)، باب الوفاء بالنذر، وقول الله تعالى: ﴿يوفون بالنذر﴾ (٢٦)، ح٦٦٩٢، عن عبد الله بن عمر - رضي الله عنهما ـ يقول: أولم ينهوا=

وثبت في «الصحيحين» أنه قال لعبد الرحمن بن سمرة (۱): «لا تسأل الإمارة، فإنك إن أعطيتها عن مسألة وُكلت إليها، وإن أعطيتها من (۲) غير مسألة أعنت عليها، وإذا حلفت على يمين فرأيت (۳) غيرها خيرًا منها فأت الذي هو خير (۱) وكفر عن يمينك» (۱).

وثبت عنه في «الصحيحين» أنه قال في الطاعون: «إذا سمعتم به بأرض فلا تقدموا عليه، وإذا وقع بأرض وأنتم بها فلا تخرجوا منها<sup>(٢)</sup> في ارًا (<sup>(۲)</sup> منه (<sup>(۸)</sup>).

<sup>=</sup> عن النذر؟ إن النبي على قال: «إن النذر لا يقدم شيئًا ولا يؤخر، وإنما يستخرج بالنذر من البخيل».

وأخرجه مسلم في «صحيحه» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٣، كتاب النذور (٢٦)، باب (٢)، ح١٦٣٩) ، عن عبد الله بن عمر بلفظه.

<sup>(</sup>۱) عبد الرحمن بن سمرة بن حبيب القرشي أبو سعيد، مات سنة خمسين. انظر: «مشاهير علماء الأمصار»: (ص٥٥).

<sup>(</sup>٢) في «د»: «عن».

<sup>(</sup>٣) في «د»: «ورأيت».

<sup>(</sup>٤) في «س»: «خير منها».

<sup>(</sup>٥) «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١١، كتاب (٨٣)، باب (١)، ح٦٦٢٢، عن عبد الرحمن بلفظ نحوه.

وفي "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٣، كتاب الإمارة (٣٣)، باب (٣)، ح١٦٥٢/١٣٥، عن عبد الرحمن بن سمرة \_ رضي الله عنه \_ بلفظ نحوه إلا أن قوله: "وإذا حلفت على يمين". وما بعده لم ترد في "صحيح مسلم" وهي في "صحيح البخاري".

<sup>(</sup>٦) قوله: «منها» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٧) قوله: «فرارًا منه» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٨) «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: =

وثبت في «الصحيحين» أنه قال: «لا تتمنوا لقاء العدو، واسألوا الله العافية فإذا (١) لقيتموهم فاصبروا، واعلموا أن الجنة تحت ظلال السيوف»(٢).

وأمثال ذلك مما يقتضي (٣) أن الإنسان لا ينبغي له أن يسعى فيما يوجب عليه أشياء ويحرم عليه أشياء، فيبخل بالوفاء كما يفعله كثير ممن يعاهد الله عهودًا على أمور. وغالب هؤلاء يبتلون بنقض العهود. ويقتضي أن الإنسان إذا ابتلي فعليه أن يصبر ويثبت، ولا يكل (١٤) حتى يكون من الرجال الموقنين (٥) القائمين بالواجبات. ولابد في جميع ذلك من الصبر.

ولهذا كان الصبر واجبًا باتفاق المسلمين على أداء الواجبات، وترك المحظورات.

<sup>=</sup> ج٦، كتاب أحاديث الأنبياء (٦٠)، باب (٥٤)، ح٣٤٧٣، عن أسامة بن زيد بلفظه إلا أن في أوله قوله: قال رسول الله ﷺ: «الطاعون رجس أرسل على طائفة من بني إسرائيل \_ أو على من كان قبلكم \_ فإذا . . . إلخ» الحديث .

<sup>(</sup>١) في «د»: «ولكن إذا لقيتموهم».

<sup>(</sup>٢) «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٦، كتاب الجهاد (٥٦)، باب (٥٦)، ح٢٩٦٦، باب كان النبي ﷺ إذا لم يقاتل أول النهار أخر القتال حتى تزول الشمس (١١٢)، بلفظ مقارب مع زيادة في أوله وآخره.

وأخرجه مسلم في "صحيحه" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٣، كتاب الجهاد والسير (٣٢)، باب (٦)، ح٢٠/١٧٤٢، عن عبد الله بن أبي أوفى ـ رضي الله عنه ـ بلفظه إلا أن فيه "يا أيها الناس لا تمنوا . . . " إلخ . الحديث .

<sup>(</sup>٣) في "س": "مما لا يقتضي" وهذا خطأ واضح.

<sup>(</sup>٤) في «د»: «ولا ينكل»، وفي «س»: «ولايتكل»، وفي الحاشية تصحيح له هكذا: «يتكلم».

<sup>(</sup>٥) في «س»: «المؤمنين».

ويدخل في ذلك الصبر على المصائب عن أن يجزع فيها (١) ، والصبر عن اتباع أهواء النفوس فيما نهى الله عنه. وقد ذكر الله سبحانه الصبر في كتابه في أكثر من تسعين موضعًا وقرنه بالصلاة في قوله تعالى: ﴿ وَٱسْتَعِينُوا بِالصَّلَوَةُ وَإِنّهَا لَكَبِيرَةُ إِلّا عَلَى اَلْخَيْمِينَ ﴾ (٢) ، وقوله: ﴿ يَتَأَيّهُا الّذِينَ ءَامَنُوا السّتَعِينُوا بِالصَّلَوةَ وَإِنّهَا لَكَبِيرةً إِلّا عَلَى اَلْخَيْمِينَ ﴾ (٢) ، وقوله: ﴿ وَأَقِمِ الصَّلَوةَ طَرَفِ السّتَعِينُوا بِالصَّلَوةَ وَإِنّهَا لَكَبِيرةً إِلّا عَلَى اَلْخَيْمِينَ ﴾ (١) ، وقوله: ﴿ وَأَقِمِ الصَّلَوةَ طَرَفِ النّهَارِ وَزُلِفًا مِنَ النّبُ إِنّ اللّه مَعَ الصّبِرينَ ﴾ (١) ، ﴿ فَأَصْبِرَ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَيّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ فَإِنّ اللّهَ لَا يُضِيعُ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِالْعَشِي وَالْإِبْ كَنُ مَا يَقُولُونَ وَسَيّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ الْذَيْلِكَ وَمَد اللّهِ حَقُّ وَاسْتَغْفِرْ لِللّهَ لَا يُطِيعُ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِالْعَشِيّ وَالْإِبْكَرِ ﴾ (١) ، ﴿ فَأَصْبِرْ إِنَ وَعَد اللّهِ حَقُّ وَاسْتَغْفِرْ وَسَيّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ الْمَائِحِ عَمْدِ رَبِّكَ بِالْعَشِيّ وَالْإِبْكَ وَمَد اللّهِ حَقُّ وَاسْتَغْفِرْ الذَيْلِكَ وَسَيّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِالْعَشِيّ وَالْإِبْكَ وَمَد اللّهِ حَقُّ وَاسْتَغْفِرْ الذَيْلِكَ وَسَيّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِالْعَشِيّ وَالْإِبْكَ وَمَد اللّهِ حَقُّ وَاسْتَغْفِرْ اللّهُ لِللّهُ كُورُكُ اللّهُ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَيّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِالْعَشِيّ وَالْإِبْكَ وَمَد اللّهِ حَقُّ وَاسْتَغْفِرْ اللهِ الْمَائِونَ وَسَيّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِالْعَشِيّ وَالْإِبْكَ وَسَيْحَ فِي عَلْمَا مُنْ وَالْمَالِي الْعَلْمُ وَالْقِي الْمَائِونَ وَالْمَالِقُولُونَ وَالْمَالِي اللّهِ الْمَائِقِي اللهُ الْمَائِقُ الْمَالْمُ الْمِثْمُ وَالْمَائِقُولُونَ وَسَيْحَ اللّهِ الْمَائِعُ وَلَا اللهُ الْمَائِقُولُ وَالْمَائِقُ الْمَائِقُ وَالْمَائِقِ وَالْمَائِقُ وَالْمَائِقُ وَالْمَائِقُ وَالْمَائِقُ وَالْمَائِقُ وَلَالْمَائُونَ وَالْمَائِقُ وَالْمَائِقُولُ وَالْمَائِقُ وَالْمَالْمِي وَالْمَائِقُ وَالْمَائِقُ وَالْمَائِقُ وَالْمَائِقُ وَالْمَائِقُ وَالْمَائِقُ وَالْمَائِقُ وَالْمَائِقُولُ وَالْمَائِقُ وَالْمَائِقُ وَالْمَائِقُ وَالْمَائِقُ وَالْمَائِقُ وَالْمَائِقُولُ

وجعل الإمامة في الدين موروثة عن الصبر واليقين بقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ آبِمَةً يَهْدُونَ إِنَّا لِمَا صَبَرُواً وَكَانُواْ بِعَايَلِتِنَا يُوقِنُونَ ﴾ (٧).

فإن الدين كله علم بالحق وعمل به، والعمل به لابد فيه من اليقين (^) والصبر، بل وطلب علمه (٩) يحتاج إلى الصبر، كما قال معاذ بن جبل \_ رضي الله عنه \_: «عليكم بالعلم، فإن طلبه لله عبادة، ومعرفته خشية،

<sup>(</sup>۱) في «د»: «يعجز فيها».

 <sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٤٥.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ١٥٣.

<sup>(</sup>٤) سورة هود، الآيتان: ١١٤\_١١٥.

<sup>(</sup>٥) سورة طه، الآية: ١٣٠.

<sup>(</sup>٦) سورة غافر، الآية: ٥٥.

<sup>(</sup>٧) سورة السجدة، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>A) «اليقين» ساقط من «س» و «د».

<sup>(</sup>٩) في «د»: «علمه بالعلم».

والبحث عنه جهاد، وتعليمه لمن لا (۱) يعلمه صدقة، ومذاكرته تسبيح. به يعرف الله ويعبد، وبه يمجد الله ويوحد، يرفع الله بالعلم أقوامًا يجعلهم (۲) للناس قادة وأئمة يهتدون (۳) بهم، وينتهون إلى رأيهم (٤)(٥) فجعل البحث عن العلم من الجهاد ولابد في الجهاد من الصبر، ولهذا قال تعالى: ﴿ وَالْعَصِرِ فِي إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسَرٍ فِي إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَتَوَاصَوًا بِالْحَقِ وَتَوَاصَوًا بِالْحَقِ وَتَوَاصَوًا بِالْحَق وَيَعْقُوبَ وَقال تعالى: ﴿ وَاذْكُرْ عِبْدُنَا إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَنَ وَيَعْقُوبَ وَلَا الْمَارِي وَالْأَبْصَدِ ﴿ (٢) .

فالعلم النافع هو أصل الهدى، والعمل بالحق هو الرشاد، وضد الأول الضلال، وضد الثاني الغي. فالضلال العمل بغير علم، والغي اتباع الهوى، قال تعالى: ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴾ (^^)، فلا ينال الهدى إلا بالعلم، ولا ينال الرشاد إلا بالصبر، ولهذا قال

<sup>(</sup>١) «لا» ساقطة من «س».

<sup>(</sup>٢) في «ص»: «فجعلهم».

<sup>(</sup>٣) في «د»: «يقتدون».

<sup>(</sup>٤) في «ص»: «بهم» وهذا تصحيف.

<sup>(</sup>٥) انظر: «حلية الأولياء» لأبي نعيم: (١/ ٢٣٩)، و«أخلاق العلماء» لأبي بكر الآجري: (ص١٨، ١٩).

وأخرجه ابن عبد البر في كتابه المسمى «جامع بيان العلم وفضله»: (١/ ٢٥)، ولكنه ذكره بإسناده إلى معاذ بن جبل مرفوعًا إلى النبي على ثم قال ابن عبد البر بعد ذلك: (هكذا حدثنيه أبو عبيد بن محمد كَثَلِتُهُ بالإسناد المذكور وهو حديث حسن جدًّا. ولكن ليس له إسناد قوى. ورويناه من طرق شتى موقوقًا) اهـ.

<sup>(</sup>٦) سورة العصر.

<sup>(</sup>٧) سورة ص، الآية: ٤٥.

<sup>(</sup>A) سورة النجم، الآيتان: ١ ـ ٢.

علي (١) \_ رضي الله عنه \_: (ألا إن الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد، فإذا انقطع الرأس بان الجسد \_ ثم رفع صوته \_ فقال: ألا لا إيمان لمن لا صبر له)(٢).

وأما الرضا فقد تنازع العلماء والمشايخ من أصحاب الإمام أحمد وغيرهم في الرضاء بالقضاء، هل هو واجب أو مستحب؟ على قولين، فعلى الأول يكون من أعمال (٣) المقتصدين، وعلى الثاني يكون من أعمال المقربين.

قال الحسن البصري: الرضاء عزيز لكن الصبر معول المؤمن (٤).

وقد رُوي عن النبي ﷺ أنه قال لابن عباس: «إن استطعت أن تعمل لله بالرضا مع اليقين فافعل، فإن لم تستطع فإن في الصبر على ما تكره خيرًا كثيرًا» (٥).

<sup>(</sup>۱) «على» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٢) انظر: «حلية الأولياء» لأبي نعيم الأصبهاني: (١/٧٦)، و«الرسالة القشيرية»: (١/٤٥٤).

<sup>(</sup>٣) في «د»: «من فعل».

<sup>(</sup>٤) انظر: «حلية الأولياء» لأبي نعيم الأصبهاني: (١/٥/١٣٤). ونصه هناك عن الحسن قال: (الرضا قليل، والصبر معول المؤمن). وفي «فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية»: (١/ ٢٨٢) كتاب علم السلوك. قال الحسن: (الرضا عزيز، ولكن الصبر معول المؤمن). وفي «الزهد» للإمام أحمد: (ص٣٥٧)، قال عمر بن عبد العزيز: (الرضا قليل ولكن الصبر معول المؤمن).

والحسن البصري هو الحسن بن أبي الحسن، ويكنى أبا سعيد، من علماء التابعين، جمع بين العلم والعمل والعبادة، وهو إمام البصرة، وقد أدرك من الصحابة مائة وثلاثين، وُلد لسنتين بقيتا من خلالة عمر، وتوفى سنة عشر ومائة.

انظر: «حلية الأولياء»: (٢/ ١٣١)، «طبقات ابن سعد»: (٧/ ١٥٧)، و«البداية والنهاية» لابن كثير: (٢/ ٢٦٨ ـ ٢٧٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: «حلية الأولياء» لأبي نعيم الأصبهاني: (١/ ١/ ٣١٤)، ولفظه هنا: «فاعمل لله=

ولهذا لم يجىء في القرآن إلا مدح الراضين، لا إيجاب ذلك، وهذا في الرضا بما يفعله الرب بعبده من المصائب كالمرض والفقر والزلزال، كما قال تعالى: ﴿ وَالصَّنِهِينَ فِي اَلْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَذْخُلُوا الْجَنَكَةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّشُلُ الّذِينَ خَلَوًا مِن قَبْلِكُمْ مَسَّتُهُمُ الْبَأْسَاءُ وَالضَّرَّاءُ وَزُلِزُلُوا ﴾ (٢).

فالبأساء في الأموال، والضراء في الأبدان، والزلزال في القلوب.

وأما الرضا بما أمر الله به فأصله واجب، وهو من الإيمان، كما قال النبي ﷺ في الحديث الصحيح: «ذاق طعم الإيمان من رضي بالله ربًّا وبالإسلام دينًا وبمحمد نبيًّا» (٣)، وهو من توابع المحبة كما سنذكره إن شاء الله تعالى.

تعالى بالرضا في اليقين واعلم أن في الصبر على ما تكره خيرًا كثيرًا».
 وقوله: «كثيرًا» ساقط من «س».

وأخرجه الإمام أحمد في «مسنده»: (٣٠٧/١)، بلفظ مقارب وفيه: «واعلم أن في الصبر على ما تكره خيرًا كثيرًا» مع إسقاط قوله: «فاعمل لله تعالى بالرضا في اليقين».

وفي "قوت القلوب" لأبي طالب المكي: (٣٨/٢ ـ ٣٩): "الرضا هو حال الموفق، واليقين هو حقيقة الإنسان، وإلى هذا ندب النبي ﷺ ابن عباس في وصيته له فقال: اعمل لله باليقين في الرضا، فإن لم يكن فإن في الصبر على ما تكره خيرًا كثيرًا".

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٧٧، وهذه الآية ساقطة من «ص».

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢٢٤.

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١، كتاب الإيمان (١)، باب الدليل على أن من رضي بالله ربًا . . إلخ (١١)، ح٣٤، عن العباس بن عبد المطلب بلفظه إلا أن بدل قوله: «نبيًا» قوله: «رسو لاً».

وقال تعالى: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِي مَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ لَا يَجِدُوا فِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا لَسَّلِيمًا ﴾ (١) ، وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَهُمْ رَضُوا مَا ءَاتَنَهُ مُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُواْ حَسّبُنَا اللّهُ سَيُؤْتِينَا اللّهُ مِن فَضَلِهِ وَرَسُولُهُ وَإِنّا إِلَى اللّهِ رَغِبُونَ ﴾ (١) ، وقال تعالى: ﴿ ذَلِكَ اللّهُ مِن فَضَلِهِ وَرَسُولُهُ وَإِنّا إِلَى اللّهِ رَغِبُونَ ﴾ (١) ، وقال تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنّهُمُ اتَّ بَعُواْ مَا آسَخُطُ اللّهَ وَحَيْمُ فَوْا رِضُونَهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَلَهُمْ ﴾ (٣) ، وقال تعالى: ﴿ وَمَا مَنْعَهُمْ أَن تُقْبَلُ مِنْهُمْ نَفَقَتُهُمْ إِلّا أَنّهُمْ كَنِهُونَ إِلّا وَهُمْ كَنِهُونَ ﴾ (١) . وَلَا يَا لَا وَهُمْ كَنِهُونَ إِلّا وَهُمْ كَنِهُونَ ﴾ (١) .

ومن النوع الأول ما رواه الإمام أحمد والترمذي وغيرهما عن سعد<sup>(6)</sup> عن النبي على أنه قال: «من<sup>(7)</sup> سعادة ابن آدم استخارته لله، ورضاه بما قسم<sup>(۷)</sup> الله له، ومن شقاوة ابن آدم ترك استخارته لله، وسخطه بما يقسم<sup>(۸)</sup> الله له»<sup>(۹)</sup>. وأما الرضا بالمنهيات \_ من الكفر والفسوق والعصيان \_ فأكثر

سورة النساء، الآية: ٦٥.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٣) سورة محمد، الآية: ٢٨.

 <sup>(</sup>٤) سورة التوبة، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٥) في «س»: «سعيد» وهو خطأ؛ لأنه سعد بن أبي وقاص ـ رضي الله عنه ـ وهذا تصحيف.

<sup>(</sup>٦) «من» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٧) في «د»: «يقسم».

<sup>(</sup>A) في «ص»: «قسم».

<sup>(</sup>٩) أخرجه الإمام أحمد في «مسنده»: (١٦٨/١)، عن سعد بن أبي وقاص قال: قال رسول الله ﷺ: «من سعادة ابن آدم استخارته لله، ومن سعادة ابن آدم رضاه بما قضاه الله، ومن شقوة ابن آدم تركه استخارة الله، ومن شقوة ابن آدم سخطه لما قضى الله عز وجل».

العلماء يقولون: لا يشرع الرضا بهذه (١) كما لا يشرع (٢) محبتها، فإن الله سبحانه لا يحبها ولا يرضاها، وإن كان قد (٣) قدرها (٤) وقضاها، كما قال سبحانه وتعالى: ﴿ وَاللَّهُ لَا يُحِبُ الْفَسَادَ ﴾ (٥)، وقال تعالى: ﴿ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ الْكُفُرِ (٦)، بل يسخطها كما قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ اتَّبَعُواْ مَا السّخط اللَّهَ وَكَر يُولُكَ مِأْنَهُمُ التَّبعُواْ مَا السّخط اللَّه وَكَر يُولُكَ مِأْنَهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ وَكَا يُعَمِّلُهُمُ اللَّهُ وَكُولًا اللَّهُ وَكَا يُمُنَّا اللَّهُ وَكُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا يَعْمَلُهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَهُمُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ ولَا اللَّهُ اللَّهُ ولَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ ولَا اللَّهُ ولَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ولَا اللَّهُ اللَّهُ ولَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ولَا اللَّهُ اللّهُ ولَا اللَّهُ ولَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وقال طائفة: ترضى من جهة كونها مضافة إلى الله خلقًا، وتسخط من جهة كونها مضافة إلى العبد فعلاً وكسبًا، وهذا القول لا ينافي الذي قبله بل هما يعودان إلى أصل واحد. وهو سبحانه إنما قدر الأشياء وكونها لحكمة، فهي لاعتبار (^) تلك الحكمة محبوبة مرضية، وقد تكون في

<sup>=</sup> وأخرجه الترمذي في «سننه»: ج٣، كتاب القدر (٣٠)، ح٢٢٤٢، باب ما جاء في الرضا بالقضاء (١٥)، عن سعد بن أبي وقاص بلفظ مقارب وقال الترمذي: هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من حديث ابن أبي حميد، وهو أبو إبراهيم المديني، فليس هو بالقوي عند أهل الحديث.

وأخرجه الحاكم في «المستدرك»: (٥١٨/١)، في كتاب الدعاء عن سعد بن أبي وقاص ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «من سعادة ابن آدم استخارته إلى الله، ومن شقاوة ابن آدم تركه استخارة الله». قال الحاكم: صحيح. وأقره الزهبي.

<sup>(</sup>۱) في «س»: «لهذه».

<sup>(</sup>٢) في «ص» و «د»: «يشرع».

<sup>(</sup>٣) «قد» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٤) في «ش»: «قدر لها».

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة، الآية: ٢٠٥.

<sup>(</sup>٦) سورة الزمر، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٧). سورة محمد، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>۸) في «د»: «باعتبار».

نفسها مكروهة (١) ومسخوطة، إذ الشيء الواحد يجتمع فيه وصفان: يحب من أحدهما ويكره من الآخر، كما في الحديث الصحيح: «ما ترددت عن (7) شيء أنا فاعله ترددي عن قبض نفس عبدي المؤمن، يكره الموت وأكره مساءته، ولابد له منه» (٣).

انظر: «الرسالة المدنية» لابن تيمية: (ص٠٢-٢٢).

<sup>(</sup>١) الواو ساقطة من «ص».

<sup>(</sup>۲) في «س» و «ش»: «في».

سبق تخريجه في (ص٣١٤) وقد سئل شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله تعالى ـ عن (٣) معنى تردد الله في هذا الحديث؟ فأجاب: هذا حديث شريف رواه البخاري من حديث أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ، وهو أشرف حديث روى في صفة الأولياء. وقد رد هذا الكلام طائفة وقالوا: إن الله لا يوصف بالتردد، وإنما يتردد من لا يعلم عواقب الأمور والله عالم بالعواقب. وربما قال بعضهم: إن الله يعامله معاملة المتردد. والتحقيق: أن كلام رسول الله حق، وليس أحد أعلم بالله من رسوله ولا أنصح لأمته منه، ولا أفصح ولا أحسن بيانًا منه، فإذا كان كذلك كان المتحذلق والمنكر عليه من أضل الناس وأجهلهم وأسوأهم أدبًا، بل يجب تأديبه وتعزيره، ويجب أن يصان كلام رسول الله ﷺ عن الظنون الباطلة والاعتقادات الفاسدة. والمتردد منا \_ وإن كان تردده في الأمر لأجل كونه ما يعلم عاقبة الأمور ـ لا يكون ما وصف الله به نفسه بمنزلة ما يوصف به الواحد منا، فإن الواحد منا يتردد تارة لعدم العلم بالعواقب، وتارة لما في الفعلين من المصالح والمفاسد، فيريد الفعل لما فيه من المصلحة ويكرهه لما فيه من المفسدة، لا لجهله به، كالشيء الواحد الذي يحب من وجه ويكره من وجه، فصار الموت مرادًا للحق من وجه مكروهًا له من وجه، وهذا حقيقة التردد، وإن كان لابد من ترجيح أحد الجانبين كما ترجح إرادة الموت، لكن مع وجود كراهة الرب لمساءة عبده، وليس إرادته لموت المؤمن الذي يحبه ويكره مساءته، كإرادته لموت الكافر الذي يبغضه ولا يريده) انتهى كلامه كَغْلَشْهُ بتصرف.

وأما من قال بالرضا بالقضاء الذي هو وصف الله وفعله لا بالمقضي<sup>(۱)</sup> الذي هو مفعوله فهو خروج منه عن مقصود الكلام، فإن الكلام ليس في الرضا بما<sup>(۲)</sup> يقوم بذات الرب تعالى من صفاته وأفعاله، وإنما الكلام في الرضا بمفعولاته. والكلام<sup>(۳)</sup> فيما يتعلق بهذا قد بيناه في غير هذا الموضع<sup>(3)</sup>.

والرضا وإن كان من أعمال القلوب فكماله هو الحمد، حتى إن (٥) بعضهم فسر الحمد بالرضا.

ولهذا جاء في الكتاب والسنة حمد الله على كل حال، وذلك يتضمن الرضا بقضائه، وفي الحديث: «أول من يدعى إلى الجنة الحمادون الذين يحمدون الله في السراء والضراء»<sup>(٢)</sup>، وروي عن النبي على أنه «كان إذا أتاه الأمر يسر به (٧) قال: الحمد لله الذي بنعمته (٨) تتم الصالحات، وإذا أتاه

<sup>(</sup>١) في «س»: «بالمقتضى» وهو خطأ.

<sup>(</sup>٢) قوله: «في الرضا بما» ساقط من «ش».

<sup>(</sup>٣) قوله: «والكلام» ساقط من «ش».

<sup>(</sup>٤) انظر على سبيل المثال: «فتاوى ابن تيمية»: (١١/ ٦٨٢).

<sup>(</sup>٥) قوله: «الحمد حتى أن» بياض في «د».

<sup>(</sup>٦) أخرجه السيوطي في «الجامع الصغير»: (١/١٣)، وعزاه إلى الطبراني في «الكبير»، والحاكم في «المستدرك»، والبيهقي في «الشعب»، عن ابن عباس، وقال عنه: حسن. وتعقبه الألباني فقال: ضعيف. انظر: «ضعيف الجامع الصغير وزيادته»: (٢/ رقم ٢١٤٦). وخرجه في «الأحاديث الضعيفة»: (٢/ رقم ٢٢٣).

وأخرجه الحاكم في «المستدرك»: (١/ ٥٠٢)، كتاب الدعاء، وقال: صحيح على شرط مسلم وأقره الذهبي.

<sup>(</sup>٧) في «د»: «بشر به» وهو خطأ.

<sup>(</sup>Λ) في «د»: «بنعته».

 $(1)^{(1)}$  قال: الحمد لله على كل حال  $(1)^{(1)}$ .

وفي «مسند الإمام أحمد» عن أبي موسى الأشعري<sup>(٣)</sup> عن النبي ﷺ قال: «إذا قبض ولد العبد يقول الله لملائكته: أقبضتم ولد عبدي؟ فيقولون: نعم. فيقول: ماذا فيقولون: نعم. فيقول: ماذا قال؟ فيقولون: حمدك واسترجع. فيقول: ابنوا(٤) لعبدي بيتًا في الجنة وسموه (٥) بنت الحمد»(٢).

ونبينا محمد عليه هو صاحب لواء الحمد (V)، وأمته هم الحمادون،

<sup>(</sup>۱) في «د»: «بسوء».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في «المستدرك»: (١/ ٤٩٩)، في كتاب الدعاء، عن عائشة \_ رضي الله عنها \_ وقال: صحيح. وسكت عنه الذهبي.

<sup>(</sup>٣) هو أبو موسى الأشعري؛ عبد الله بن قيس بن وهب الصحابي، ولي الكوفة والبصرة زمانًا، مات سنة أربع وأربعين، وهو ابن بضع وستين سنة. انظر: «مشاهير علماء الأمصار»: (ص٣٦).

<sup>(</sup>٤) في «ش»: «ابن».

<sup>(</sup>٥) الواو ساقط من «ش».

 <sup>(</sup>٦) «مسند الإمام أحمد»: (٤/٥٤)، عن أبي موسى الأشعري بلفظ نحوه.
 وأخرجه الترمذي في «سننه»: ج٣، كتاب الجنائز (٨)، باب (٣٦)، ح١٠٢١، عن أبي موسى الأشعري بلفظ نحوه. وقال أبو عيسى: هذا حديث حسن غريب.

<sup>(</sup>٧) أخرج الترمذي في «سننه»: ج٥، كتاب المناقب (٥٠)، باب (١)، ح٣٦١٥، عن أبي سعيد قال: قال رسول الله ﷺ: «أنا سيد ولد آدم يوم القيامة وبيدي لواء الحمد ولا فخر، وما من نبي آدم فمن سواه إلا تحت لوائي، وأنا أول من تشقق عنه الأرض ولا فخر».

قال أبو عيسى: وفي الحديث قصة، وهذا حديث حسن صحيح.

وهو في «المستدرك» للحاكم: (١/ ٣٠)، كتاب الإيمان، بلفظ غير هذا ذكر فيه: «وأنا معى لواء الحمد». وقال: صحيح. وأقره الذهبي.

الذين يحمدون الله على السراء والضراء (١)، والرضا (٢) والحمد على الضراء يوجبه (٣) مشهدان (٤):

أحدهما: علم العبد بأن الله (٥) سبحانه وتعالى مستوجب لذلك، مستحق له لنفسه فإنه أحسن كل شيء خلقه، وأتقن كل شيء، وهو العليم الحكيم (٦) الخبير الرحيم.

والثاني: علمه أن (٧) اختيار الله لعبده المؤمن خير من اختياره لنفسه، كما روى مسلم في «صحيحه» وغيره عن النبي على أنه (٨) قال: «والذي نفسي بيده، لا يقضي للمؤمن قضاء (٩) إلا كان خيرًا له، وليس ذلك لأحد (١١) إلا للمؤمن: إن أصابته سراء شكر (١١) فكان (١٢) خيرًا له، وإن أصابته ضراء صبر (١٢) فكان (١٤) خيرًا له» (١٥).

<sup>(</sup>۱) في «س» و «ص» و «د»: «على الضراء والسراء».

<sup>(</sup>۲) قوله: «والرضا» ساقط من «د».

<sup>(</sup>٣) قوله: «يوجبه» ساقط من «د».

<sup>(</sup>٤) في المطبوعة (ص٥٥): «شاهدان»، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٥) قوله: «بأن الله» بياض في «د».

<sup>(</sup>٦) قوله: «الحكيم» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٧) في «د»: «بأن».

<sup>(</sup>٨) «أنه» ساقط من «د».

<sup>(</sup>۹) في «س» و «ش»: «بقضاء».

<sup>(</sup>١٠) «لأحد» ساقط من «ش» و «س».

<sup>(</sup>۱۱) في «س» و «ش»: «فشكر».

<sup>(</sup>۱۲) في «س» و «ش»: «كان».

<sup>(</sup>۱۳) في «س» و «ش»: «فصبر».

<sup>(</sup>۱٤) في «س» و «ش»: «كان».

<sup>(</sup>١٥) «صحيح مسلم» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب الزهد والرقائق (١٥)، باب المؤمن أمره كله خير (١٣)، ح٢٩٩٩، عن صهيب قال: قال رسول الله=

فأخبر النبي ﷺ أن (١) كل قضاء يقضيه الله (٢) للمؤمن الذي يصبر على البلاء ويشكر على الرخاء فهو خير له. قال الله (٣) تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَكْنِ لِكَ مِن كَتَابِه. لَا يَكْنِ لِكُورٍ ﴾ (٤) ، وذكرهما في أربعة مواضع (٥) من كتابه.

فأما من لا يصبر على البلاء، ولا يشكر على الرخاء فلا يلزم أن يكون القضاء خيرًا له.

ولهذا أجيب<sup>(٦)</sup> من أورد على<sup>(٧)</sup> هذا بما<sup>(٨)</sup> يقضي<sup>(٩)</sup> على المؤمن من المعاصي بجوابين:

أحدهما: أن هذا إنما يتناول ما أصاب العبد لا ما فعله العبد، كما في قوله تعالى: ﴿ مَا أَصَابُكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَيْنَ اللَّهِ ﴾، أي: من سراء ﴿ وَمَا أَصَابُكَ مِن سَيِّتَةِ فَيْنَ اللَّهِ ﴾، أي: من سراء ﴿ وَمَا أَصَابُكَ مِن سَيِّتَةِ فَيْنَ اللَّهِ ﴾ أي: من ضراء (١١)، وكقوله تعالى: ﴿ وَبَلُوْنَهُم فِي الْخُسَنَتِ وَالسَّيِّعَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ (١٢)، أي: بالسراء والضراء، كما قال

<sup>=</sup> ﷺ: «عجبًا لأمر المؤمن، إن أمره كله خير، وليس ذاك لأحد إلا للمؤمن، إن أصابته سراء شكر فكان خيرًا له».

<sup>(</sup>٢) لفظ الجلالة ساقط من «س» و «ش».

<sup>(</sup>٣) لفظ الجلالة ساقط من «ص» و«د» و«س».

<sup>(</sup>٤) سورة إبراهيم، الآية: ٥، وسورة لقمان، الآية: ٣١، وسورة سبأ، الآية: ١٩، وسورة الشورى، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٥) في «د»: «في كتابه».

<sup>(</sup>٦) في «س» و «ش»: «أجبت».

<sup>(</sup>٧) في «د»: قدم «هذا» قبل «على».

<sup>(</sup>۸) في «س»: «إنما»، وفي «د»: «ما».

<sup>(</sup>۹) في «د»: «يقضي به».

<sup>(</sup>١٠) سورة النساء، الآية: ٧٩.

<sup>(</sup>۱۱) في «س»: «ضر».

<sup>(</sup>١٢) سورة الأعراف، الآية: ١٦٨.

تعالى: ﴿ وَنَبْلُوكُمُ ( ' بِالشَّرِ وَالْخَيْرِ فِتْنَةُ وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ ( ' ' ) وقال تعالى: ﴿ إِن تَمْسَكُمْ حَسَنَةٌ شَوْهُمْ وَإِن تُصِبْكُمْ سَيِئَةٌ يُفْرَحُوا بِهَا ﴾ ( ' ' ) فالحسنات والسيئات يراد بها المساء والمضار ، ويراد ( ع ) بها الطاعات ( ه ) والمعاصي . والجواب الثاني: أن هذا في حق المؤمن الصبار ( ' ) الشكور . والذنوب تنقص الإيمان ( ' ) فإذا تاب العبد أحبه ( الله ، وقد ترتفع درجته بالتوبة . كما ( ا ) قال بعض السلف : كان داود بعد التوبة خيرًا منه قبل الخطيئة ( ' ' ) . فمن قضى له بالتوبة كان كما قال سعيد بن جبير : إن العبد الخطيئة ( ' ' ) .

<sup>(</sup>١) سورة «س»: «وبلوناهم» وهو خطأ واضح.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، الآية: ٣٥، وقوله تعالى: ﴿وَإِلْيَنَا تَرْجَعُونَ﴾ ساقط من «ص» و«ش» و«د».

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٢٠.

<sup>(</sup>٤) الواو ساقط من «س».

<sup>(</sup>٥) في «س»: «الطاعة».

<sup>(</sup>٦) في «ص»: «الصابر».

<sup>(</sup>٧) في «د» زيادة واو هكذا: «والإيمان» وهو خطأ واضح.

<sup>(</sup>A) في «س»: «حبه» بإسقاط الألف.

<sup>(</sup>٩) «كما» ساقط من «د» و «ش» و «س».

<sup>(</sup>۱۰) في «د»: «من قبل» ووقع بعض المفسرين في خطأ فاحش عند كلامهم عن خطيئة داود التي تاب منها، حين نقلوا بعض القصص الإسرائيلية في تفاسيرهم اعتمادًا على ما يرويه القصاص عن أهل الكتاب، مما لم يصح به سنده، ولا يجوز اعتماده، ويتنافى مع عصمة الأنبياء، وتلك القصة الباطلة التي أوردوها؛ ما روي عن داود عَلَيْتُكُلاً من أمر عشقه لزوجة أحد جنده وتعريض زوجها للقتل، حتى قتل ثم تزوجها بعد ذلك فولدت له سليمان عَلَيْتُكُلاً وهذا زور وافتراء، ولذلك قال علي بن أبي طالب - رضي الله عنه ...: من حدث بحديث داود على ما يرويه القصاص جلدته مائة وستين جلدة.

والصحيح في موضوع القصة هو ما حكاه الله عز وجل في كتابه الذي لا يأتيه الباطل. والله تعالى أعلم. انظر: «الجامع لأحكام القرآن»: (١٨١/١٥)، و«تفسير ابن كثير»: =

ليعمل الحسنة فيدخل<sup>(۱)</sup> بها النار، وإن العبد ليعمل السيئة فيدخل بها الجنة<sup>(۲)</sup>. وذلك أنه يعمل الحسنة فتكون نصب عينه<sup>(۳)</sup> ويعجب بها، ويعمل السيئة فتكون نصب عينيه<sup>(٤)</sup> فيستغفر الله ويتوب إليه منها.

وقد ثبت في «الصحيح» عن النبي على أنه قال: «الأعمال بالخواتيم» (٥)، والمؤمن إذا فعل سيئة فإن عقوبتها تندفع

<sup>= (</sup>١/٤)، و «صفوة التفاسير» للصابوني: (٣/٥٥ ـ ٥٥)، و «النبوة والأنبياء» للصابوني: (ص٢٧٨ ـ ٢٧٨).

<sup>(</sup>۱) في «س»: «يدخل».

<sup>(</sup>۲) انظر: "فتاوى ابن تيمية": (۲۹٤/۱۰)، وفي كتاب "طريق الهجرتين وباب السعادتين" لابن القيم: (ص٢١٦): (وقال بعض السلف: إن العبد ليعمل الخطيئة فيدخل بها النار. قالوا: كيف؟ قال: يعمل الخطيئة فلا تزال نصب عينيه إذا ذكرها ندم واستقال وتضرع إلى الله وبادر إلى محوها، وانكسر وذل لربه، وزال عنه عجبه وكبره. ويعمل الحسنة فلا تزال نصب عينيه يراها، ويمن بها ويتكبر بها، حتى يدخل النار).

وفي كتاب «الزهد» للإمام أحمد (ص٤٧٤): (عن الحسن قال: قال رسول الله ﷺ: «إن العبد ليذنب الذنب فيدخله الله به الجنة، قالوا: يا رسول الله، وكيف يدخله الجنة؟ قال: يكون نصب عينه فارًا تائبًا حتى يدخله ذنبه الجنة».

<sup>(</sup>٣) في «س» و «د» و «ش»: «عينه».

<sup>(</sup>٤) في «س» و «د» و «ش»: «عينه».

<sup>(</sup>۵) "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترتيب وترقيم محمد فؤاد عبد الباقي: ج۱۱ كتاب الرقاق (۸۱)، باب الأعمال بالخواتم وما يخاف منها (۳۳)، ح٣٤ ، عن سهل بن سعد الساعدي قال: "نظر النبي على إلى رجل يقاتل المشركين وكان من أعظم المسلمين غناء عنهم ـ فقال: من أحب أن ينظر إلى رجل من أهل النار فلينظر إلى هذا، فتبعه رجل، فلم يزل على ذلك حتى جرح، فاستعجل الموت فقال بذبابة سيفه فوضعه بين ثدييه فتحامل عليه حتى خرج من بين كتفيه، فقال النبي على إن العبد ليعمل ـ فيما يرى الناس عمل أهل الجنة، وإنه لمن أهل النار، ويعمل ـ فيما يرى الناس ـ عمل أهل الجنة، وإنها الأعمال بخواتيمها".

عنه (۱) بعشرة أسباب: أن يتوب، فيتوب الله عليه، فإن التائب من الذنب كمن لا ذنب له، أو يستغفر الله فيغفر له (۲)، أو يعمل حسنات تمحوها، فإن الحسنات يذهبن السيئات، أو يدعو له إخوانه المؤمنون ويستغفر ون (۳) له حيًّا وميتًا، أو يهدون له من ثواب أعمالهم ما ينفعه الله به، أو يشفع فيه نبيه محمد على أو يبتليه الله في الدنيا بمصائب تكفر عنه، أو يبتليه في البرزخ بالفتنة والضغطة (٤) فيكفر بها عنه، أو يبتليه في عرصات القيامة من أهوالها بما (٥) يكفر عنه، أو يرحمه أرحم الراحمين.

فمن أخطأته هذه العشرة فلا يلومن إلا نفسه، كما قال تعالى فيما يروي (٢) عنه رسوله ﷺ: "يا عبادي إنما هي أعمالكم أحصيها لكم ثم أوفيكم إياها (٧)، فمن وجد خيرًا فليحمد الله، ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه (٨).

<sup>(</sup>۱) «عنه» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>۲) في «ش»: «فيغفر الله له».

<sup>(</sup>٣) في "ص" و "ش": "ويشفعون"، وفي "س": "أو يشفعوا".

<sup>(</sup>٤) في «س» و «د» و «ش»: «و الصعقة».

<sup>(</sup>٥) في «د» و «ش»: «ما».

<sup>(</sup>٦) في «ص»: «يرويه»، وفي «س» و «ش»: «روى».

<sup>(</sup>٧) في جميع النسخ عبارة: «ترد عليكم» بعد قوله: «أعمالكم»، والذي وجدته في مسلم ومطبوعة الخطيب: (ص٥٦) هو ما أثبته في النص، وهو قوله: «أحصيها لكم ثم أوفيكم إياها».

<sup>(</sup>A) «صحيح مسلم» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب البر والصلة والآداب (٤٥)، باب تحريم الظلم (١٥)، ح٧٧٧، عن أبي ذر بلفظه، وهو حديث طويل مشهور ولم يورده الشيخ من أوله.

فإذا كان المؤمن يعلم أن القضاء خير له، إذا كان صبارًا شكورًا، أو كان قد استخار الله تعالى، وعلم أن من سعادة ابن آدم استخارته لله ورضاه بما قسم الله له، كان قد رضي بما هو خير له. وفي الحديث عن علي رضي الله عنه \_ قال: (إن الله يقضي بالقضاء، فمن رضي فله الرضا، ومن سخط فله السخط)(۱). ففي هذا الحديث الرضا والاستخارة، فالرضا(٢) بعد القضاء والاستخارة قبل القضاء، وهذا أكمل من الضراء(٣) والصبر، فلهذا ذكر في ذاك الرضا وفي هذا الصبر. ثم إذا كان القضاء مع الرضا، ولهذا جاء في الحديث: «المصاب من حرم الثواب» في الأثر الذي رواه الشافعي(٤) في «مسنده»: «أن النبي عليه لما مات سمعوا قائلًا يقول: يا آل بيت رسول الله عليه، إن في الله عزاء من

<sup>(</sup>۱) لم أجده عن علي \_ رضي الله عنه \_، ووجدت في "سنن الترمذي": ج ٤ ، في كتاب الزهد (٥٥)، باب (٥٦)، ح ٢٣٩٦، عن أنس \_ رضي الله عنه \_ قال: قال رسول الله الزهد (١٥)، عظم البلاء وإن الله إذا أحب قومًا ابتلاهم، فمن رضي له الرضا ومن سخط فله السخط» وقال الترمذي: هذا حديث غريب من هذا الوجه. وكذلك أخرجه ابن ماجه في "سننه": (٢/ . . . ، ح ٢٣١٤)، كتاب الفتن (٣٦)، باب (٢٣)، عن أنس بن مالك \_ رضي الله عنه \_ بلفظ الترمذي.

<sup>(</sup>٢) في «د»: «الرضا».

 <sup>(</sup>٣) في مطبوعة قصي محب الدين الخطيب (ص٥٧): «الرضا»، وفي مطبوعة «الفتاوى»:
 (٢/١٠) كما أثبتنا في النص.

<sup>(</sup>٤) والشافعي هو محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان بن شافع، وُلد سنة ٥٠هـ، وتفقه على مسلم بن خالد الزنجي، وسفيان بن عيينة بمكة، وعلى مالك بالمدينة، ألف الشافعي رسالة في الأصول، وهو أول من صنف في هذا العلم توفي تَطْلَقٰهُ سنة ٤٠٠هـ. انظر: «طبقات الشافعية» للسبكي: (١/ ١٩٠)، و«صفة الصفوة»: (٣/ ٣٤٨)، و«الوفيات»: (١/ ٥٦٥)، و«تاريخ بغداد»: (٣/ ٥٦٥).

كل مصيبة، وخلفًا من كل هالك، ودركًا من كل فائت، فبالله فثقوا وإياه فارجوا، فإن المصاب من حرم الثواب (۱). ولهذا لم (۲) يؤمر بالحزن المنافي للرضا قط، مع أنه لا فائدة فيه فقد (۱) يكون مضرة، ولكنه يعفى عنه إذا لم يقترن به ما يكرهه الله (٤)، لكن البكاء على الميت على وجه الرحمة له (۱) حسن مستحب، وذلك لا ينافي الرضا، بخلاف البكاء عليه لفوات حظ الحي (۱) منه، وبهذا يعرف معنى قول النبي على للميت وقال: «إن هذه رحمة جعلها (۱) الله في قلوب عباده، وإنما يرحم الله من عباده الرحماء (۱). وأن (۱) هذا (۱) ليس كبكاء من يبكي على فوات حظه (۱۱) لرحمة الميت، وقد قيل: إن (۱) الفضيل بن عياض (۱۱) لما مات

<sup>(</sup>١) في «مسند الإمام الشافعي»: (ص٣٦١)، كتاب الجنائز والحدود.

<sup>(</sup>۲) في «س» و «ش»: «نؤمر»، وفي «د»: «يأمر».

<sup>(</sup>٣) في «ص»: «قد».

<sup>(</sup>٤) لفظ الجلالة ساقط من «ش».

<sup>(</sup>٥) «له» ساقط من «ش» و «د» و «س».

<sup>(</sup>٦) في «س» و «د» و «ش»: «حظ منه».

<sup>(</sup>٧) في «ص»: «فإن».

<sup>(</sup>٨) في "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٢، كتاب الجنائز (٢)، باب البكاء على الميت (٦)، ح٣٢٣، عن أسامة بن زيد بلفظه وهذا آخر الحديث مع إسقاط "إن".

<sup>(</sup>٩) في «ص»: «فإن».

<sup>(</sup>۱۰) «هذا» ساقط من «د».

<sup>(</sup>١١) في «س» و «د» و «ش» قوله: «لحظه» بدلاً من قوله: «على فوات حظه».

<sup>(</sup>۱۲) في «س» و «د» و «ش»: «وإن الفضيل».

<sup>(</sup>١٣) هو الفضيل بن عياض بن مسعود بن بشر التميمي، اليربوعي، يكنى أبا علي، الزاهد، الخراساني، وُلد بها، وقدم الكوفة وهو كبير فسمع بها الحديث ثم تعبد، وانتقل إلى=

ابنه (علي) ضحك (۱) وقال: رأيت أن الله تعالى قد قضى بقضاء، فأحببت أن أرضى بما قضى الله به (۲). [ويحكى أن رجلاً عزى الحسن بن علي (۳) في ولد له مات وأطنب في مدحه ووصف شمائله فقال له الحسن: (إذا أحب الله ما تكره فيمن نحب رضينا) فهذه [(٤) الحالة (٥) حال حسن بالنسبة إلى أهل الجزع. وأما رحمة الميت مع الرضا بالقضاء وحمد الله تعالى كحال النبي على فهذا أكمل (٢)، كما قال تعالى: ﴿ ثُمَّ كَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا والمرحمة ] والمرحمة الميت بالصبر والمرحمة الله تعالى التواصي بالصبر

مكة وأقام بها إلى أن مات في أول سنة سبع وثمانين ومائة، وقيل: مات سنة ست وثمانين ومائة،
 وكان ثقة نبيلاً فاضلاً عابدًا ورعًا. انظر: "تهذيب التهذيب" لابن حجر: (٨/ ٢٩٤ \_ ٢٩٧)،
 و"صفة الصفوة": (٢/ ٢٣٧ \_ ٢٤٧)، و"حلية الأولياء" لأبي نعيم: (٤/ ٨/ ٨٤ \_ ١٣٩).

<sup>(</sup>۱) في «س» و «د» و «ش»: «فضحك».

<sup>(</sup>۲) انظر: «حلية الأولياء» لأبي نعيم:  $(1 \wedge 1 \wedge 1 \wedge 1)$ ، ونصه فيها: (عن أبي علي الرازي قال: صحبت الفضيل بن عياض ثلاثين سنة ما رأيته ضاحكًا ولا متبسمًا إلا يوم مات ابنه «علي» فقلت له في ذلك فقال: إن الله عز وجل أحب أمرًا فأحببت ما أحب الله». وانظر: «الرسالة القشيرية»:  $(1 \wedge 1 \wedge 1)$ .

<sup>(</sup>٣) الحسن بن علي بن أبي طالب ابن فاطمة الزهراء ـ رضي الله عنهم أجمعين ـ ، كنيته أبو محمد ، سم حتى نزل كبده ، ومات بالمدينة في شهر ربيع الأول سنة إحدى وخمسين وصلى عليه سعيد بن العاص ، ودُفن في بقيع الغرقد . انظر : «مشاهير علماء الأمصار » : (ص٧) .

<sup>(</sup>٤) ما بين المعقوفين ساقط من «س» و «د» و «ش» ، ولم أستطع توثيق هذا القول.

<sup>(</sup>٥) في «س» و «د» و «ش»: «حاله» وهذا تصحيف.

<sup>(</sup>٦) «أكمل» ساقط من «د»، و «كما» ساقط من «ص» و «س» و «ش».

<sup>(</sup>٧) سورة البلد، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>A) ما بين المعقوفين ساقط من «ص».

والناس<sup>(۱)</sup> أربعة أقسام: منهم من يكون فيه صبر بقسوة، ومنهم من يكون فيه رحمة بجزع، ومنهم من يكون فيه القسوة والجزع، والمؤمن المحمود الذي يصبر على ما يصيبه<sup>(۱)</sup> ويرحم الناس. وقد ظن طائفة من المصنفين في هذا الباب: أن الرضا عن الله من توابع المحبة له، وهذا إنما يتوجه على المأخذ الأول: وهو الرضا عنه لاستحقاقه ذلك بنفسه مع قطع العبد النظر عن حظه، بخلاف المأخذ الثاني: وهو الرضا لعلمه بأن المقضى خير له. ثم إن<sup>(۱)</sup> المحبة متعلقة به، والرضا متعلق بقضائه.

ولكن قد يقال في تقرير ما قال هذا المصنف ونحوه: أن المحبة لله تعالى نوعان: محبة له نفسه، ومحبة له، لما منه (٤) من الإحسان. وكذلك الحمد له (٥) نوعان: حمد له على ما يستحقه (٦) بنفسه (٧)، وحمد له على إحسانه (٩) إلى عبده.

فالنوعان للرضا كالنوعين للمحبة. فأما الرضا به وبدينه وبرسوله فذلك من حظ المحبة، ولهذا ذكر النبي على [ذوق طعم الإيمان كما ذكر

<sup>(</sup>۱) في حاشية «ص» تصحيح بعبارة هي: «لعله في هذا المقام»، فتكون العبارة: «والناس في هذا المقام أربعة أقسام».

<sup>(</sup>٢) قوله: «على ما يصيبه» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٣) «إن» ساقط من «د».

<sup>(</sup>٤) في «د»: «فيه».

<sup>(</sup>٥) «له» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٦) في «د»: «تستحقه».

<sup>(</sup>۷) في «د»: «نفسه».

<sup>(</sup>٨) «له» ساقط من «د» و «س» و «ش».

<sup>(</sup>٩) في «ص»: «الإحسان».

في المحبة وجود حلاوة الإيمان، وهذان الحديثان الصحيحان هما أصل فيما يذكر من الوجد والذوق الإيماني الشرعي دون الضالي البدعي، ففي «صحيح مسلم» عن النبي ﷺ (١) أنه قال: «ذاق طعم الإيمان من رضي بالله ربًا، وبالإسلام دينًا، وبمحمد نبيًا» (٢).

وفي «الصحيحين» عن النبي على أنه قال: «ثلاث من كنَّ فيه وجد بهن (٣) حلاوة الإيمان: من كان الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، ومن كان يحب المرء لا يحبه إلا لله، ومن كان يكره أن يرجع في الكفر بعد إذ (٤) أنقذه الله منه، كما يكره أن يلقى (٥) في النار» (٢).

وهذا إنما يتبين (٧) بالكلام على المحبة فنقول:

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) ما بين المعقوفين ساقط من «د» و «س» و «ش».

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه (ص۳۹۰).

<sup>(</sup>٣) «بهن» ساقط من «س» و «ص» و «ش».

<sup>(</sup>٤) في (س»: «إن».

<sup>(</sup>٥) في «ش»: «يقذف».

<sup>(</sup>٦) "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج، كتاب الإيمان (١)، باب بيان خصال من اتصف بهن وجد حلاوة الإيمان (١٥)، ح٣٣، عن أنس بلفظه، وكذلك "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١، كتاب الإيمان (٢)، باب حلاوة الإيمان (٩)، ح١٦، عن أنس بلفظ مقارب.

<sup>(&</sup>lt;del>٧)</del> في «س» و «ش»: «يَبِين».

## فصل

محبة الله، بل محبة الله ورسوله من أعظم واجبات الإيمان، وأكبر أصوله وأجل قواعده، بل هي أصل كل عمل من أعمال الإيمان والدين، كما أن التصديق به أصل كل قول من أقوال الإيمان والدين، فإن كل حركة في الوجود إنما تصدر عن محبته، إما عن محبة (١) محمودة أو عن محبة مذمومة، كما قد بسطنا ذلك في «قاعدة المحبة» (٢) من القواعد الكبار، فجميع الأعمال الإيمانية الدينية لا تصدر إلا عن المحبة المحمودة، وأصل المحبة المحمودة هو محبة الله سبحانه وتعالى (٣)؛ إذ العمل الصادر عن محبة مذمومة عند الله لا يكون عملاً صالحًا (١)، بل جميع الأعمال الإيمانية الدينية (لا عن محبة الله تعالى. فإن الله تعالى لا يقبل (٦) من العمل إلا ما أريد به وجهه، كما ثبت في «الصحيح» عن لا يقبل (٢) من العمل إلا ما أريد به وجهه، كما ثبت في «الصحيح» عن

<sup>(</sup>١) قوله: «أما عن محبة» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٢) قاعدة «المحبة» التي أشار إليها شيخ الإسلام لا تزال مخطوطة ضمن مخطوطات جامعة الإمام محمد بن سعود مصورة عن الظاهرية، وأخبرني الدكتور/ محمد رشاد سالم أنه يقوم بتحقيقها ضمن كتابه «جامع الرسائل» لابن تيمية، والكلام الذي أشار إليه ابن تيمية في أول صفحة من المخطوط وهي نسخة فريدة ورقمها في قسم المخطوطات بالجامعة (٩٣٣) فيلم.

<sup>(</sup>٣) في «د» بعد قوله: «سبحانه وتعالى» قوله: «فإن الله تعالى»، ولا يستقيم الكلام بإثباته.

<sup>(</sup>٤) في «س»: «صالح» وهو خطأ؛ لأنه وصف لخبر كان المنصوب، فحكمه النصب.

<sup>(</sup>٥) في «س» و «د» و «ش»: «الدينية الإيمانية».

<sup>(</sup>٦) في «س» و «ش»: «يتقبل».

النبي عَلَيْهِ أنه قال: «يقول الله تعالى: أنا أغنى الشركاء عن الشرك، فمن عمل عملًا فأشرك فيه غيري، فأنا منه بريء (١)، وهو كله للذي أشرك»(٢).

وقد<sup>(۳)</sup> ثبت في «الصحيح» حديث الثلاثة الذين هم «أول من<sup>(٤)</sup> تسعر بهم جهنم: القارىء المرائي، والمجاهد المرائي، والمتصدق المرائي»<sup>(٥)</sup>.

وابن تيمية كَغُلَقْهُ أشار إلى معنى الحديث ولم يورد اللفظ كما هو واضح من سياق الكلام.

<sup>(</sup>١) في «س»: «بريء منه».

 <sup>(</sup>۲) في «صحيح مسلم» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب الزهد (٥٣)،
 باب من أشرك في عمله غير الله (٥)، ح٢٩٨٥، عن أبى هريرة بلفظ مقارب.

<sup>(</sup>٣) «قد» ساقط من «س» و «د» و «ش».

<sup>(</sup>٤) في «د» بدل «من» كلمة: «ثلاثة».

<sup>(</sup>٥) "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٣، كتاب الإمارة (٣٣)، باب من قاتل للرياء والسمعة استحق النار (٤٣)، ح١٩٠٥، ولفظه في مسلم عن أبي هريرة سمعت رسول الله على يقول: "إن أول الناس يقضى يوم القيامة عليه رجل استشهد فأتى به فعرفه نعمه فعرفها. قال: فما عملت فيها. قال: قاتلت فيك حتى استشهدت. قال: كذبت. ولكنك قاتلت لأن يقال جريء فقد قيل. ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقي في النار. ورجل تعلم العلم وعلمه وقرأ القرآن فأتي به فعرفه نعمه فعرفها. قال: فما عملت فيها؟ قال: تعلمت العلم وعلمته، وقرأت فيك القرآن. قال: كذبت، ولكنك تعلمت العلم ليقال: عالم، وقرأت القرآن ليقال: هو قارىء، فقد قيل. ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقي في النار. ورجل وسع الله عليه وأعطاه من أصناف به فسحب على وجهه حتى ألقي في النار. ورجل وسع الله عليه وأعطاه من أصناف المال كله فأتي به فعرفه نعمه فعرفها. قال: فما عملت فيها؟ قال: ما تركت من سبيل تحب أن ينفق فيها إلا أنفقت فيها لك. قال: كذبت. ولكنك فعلت ليقال: هو جواد. تحب أن ينفق فيها إلا أنفقت فيها لك. قال: كذبت. ولكنك فعلت ليقال: هو جواد.

بل إخلاص الدين لله تعالى هو الدين الذي لا يقبل<sup>(١)</sup> الله سواه، وهو الذي بعث به الأولين والآخرين من الرسل، وأنزل به جميع الكتب، واتفق عليه أئمة (٢) أهل (٣) الإيمان، وهذا هو خلاصة الدعوة النبوية، وهو قطب القرآن الذي تدور عليه رحاه، قال الله تعالى: ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنَابِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزيزِ ٱلْحَكِيمِ ١ إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَنِ بِٱلْحَقِّ فَأَعْبُدِ ٱللَّهَ مُغْلِصًا لَّهُ ٱلدِّينَ ١ أَلَا لِلَّهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ ﴾ (٤). والسورة كلها عامتها في هذا المعنى كقوله (٥): ﴿ قُلْ إِنِّي أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدُ اللَّهَ مُعْلِصًا لَهُ الدِّينَ شَ وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوَّلَ الْمُسْلِمِينَ شَ قُلْ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ قُلِ ٱللَّهَ أَعْبُدُ مُعْلِصًا لَّهُ دِينِي ﴿ فَأَعْبُدُواْ مَا شِنْتُمُ مِّن دُونِهِ ۗ قُلْ إِنَّ ٱلْخَلِيرِينَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ وَأَهَلِهِمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةُ ٱلْاَذَالِكَ هُوَ ٱلْخُسْرَانُ ٱلْمُبِينُ ﴾ (٦) إلى قوله: ﴿ أَلِيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبَّدَمٌّ وَيُعَوِّفُونِكَ بِٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ ۗ ﴾ (٧) إلى قُوله: ﴿ قُلْ أَفْرَءَ يَتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِضُرِّ هَلْ هُنَّ كَنشِفَتُ ضُرِّهِ ۚ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَ مُنْسِكَتُ رَحْمَتِهِ ۚ قُلْ حَسْبِي ٱللَّهُ عَلَيْهِ يَتُوَكَّلُ ٱلْمُتَوَّكِلُونَ ﴾ (٨) إلى قوله: ﴿ أَمِ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ شُفَعَآءٌ قُلْ أَوَلَوْ كَانُواْ لَا يَمْلِكُونَ شَيْعًا وَلَا يَعْقِلُونَ آقُ قُل لِلَّهِ ٱلشَّفَعَةُ جَمِيعًا لَّهُم مُلْكُ ٱلسَّمَاوَتِ

<sup>(</sup>٢) في «ص»: «جميع».

<sup>(</sup>٣) «أهل» ساقط من «د».

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر، الآيات: ١ ـ ٣.

<sup>(</sup>٥) في «س» و «ش»: «في قوله».

<sup>(</sup>٦) سورة الزمر، الآيات: ١١ \_ ١٥.

<sup>(</sup>٧) سورة الزمر، الآية: ٣٦.

<sup>(</sup>٨) سورة الزمر، الآية: ٣٨، وقوله تعالى: ﴿قل حسبي الله عليه يتوكل المتوكلون﴾ ساقط من «س) و «ش).

وَالْأَرْضِ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَحَدَهُ الشَّمَأَزَّتَ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُومِنُونَ وَاللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَنْ اللّهُ عَمْلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِن الْمُنْصِينَ ﴾ (٢) إلى قوله: ﴿ بَلِ اللّهُ قَلْكَ لَهِ اللّهُ عَمْلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِن الْمُنْصِينَ ﴾ (٢) إلى قوله: ﴿ بَلِ اللّهُ فَاعْبُدُ وَكُن مِن الشّكِرِينَ ﴾ (٣) ، وقال تعالى فيما قصه (٤) من قصة آدم فأعبُدُ وكُن مِن الشّكِرِينَ ﴾ (٣) ، وقال تعالى فيما قصه (٤) من قصة آدم وإبليس أنه قال: ﴿ فِيعِزَلِكَ لَأَغُوبِنَهُمُ أَجْمَعِينُ ﴿ إِلّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ اللّهُ عَلَيْهِمُ اللّهُ عَلَيْهِمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهِمُ اللّهُ عَلَيْهِمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلْكُ مِنَ اللّهَ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ا

ولهذا قال في قصة يوسف: ﴿ كَذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ ٱلسُّوَءَ وَٱلْفَحْشَآءَ وَالْفَحْشَآءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ (١١)، وأتباع الشيطان هم أهل النار، كما قال

سورة الزمر، الآيات: ٤٥ ـ ٤٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، الآيتان: ٦٤ \_ ٦٥

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر، الآية: ٦٦.

<sup>(</sup>٤) قوله: «فيما قصه» ساقط من «ص»، وفي «ص» و«د»: «في» بدلاً عن «من».

<sup>(</sup>۵) سورة ص، الآيتان: ۸۲\_۸۳.

<sup>(</sup>٦) سورة الحجر، الآية: ٤٢.

<sup>(</sup>٧) «هم» ساقط من «ش».

<sup>(</sup>A) سورة النحل، الآيتان: ٩٩ ..٠٠٠.

<sup>(</sup>١٠) «وإغواءه» ساقط من «د»، وهي في «س»: «واغتراءه».

<sup>(</sup>١١) سورة يوسف، الآية: ٢٤.

تعالى: ﴿ لَأَمَلاَنَ جَهَنَّمُ (١) مِنكَ وَمِمَن تَبِعكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ (٢). وقد قال سبحانه وتعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاتًا ﴾ (٣)، وهذه الآية في حق من لم يتب، ولهذا خصص الشرك وقيد (٤) ما سواه بالمشيئة (٥)، فأخبر أنه لا يغفر الشرك لمن لم يتب منه، وما دونه يغفره لمن يشاء، وأما قوله: ﴿ قُلْ يَنِعِبَادِي ٱلَّذِينَ ٱشْرَفُوا عَلَى آنفُسِهِمْ لَا لَقَ نَطُوا مِن رَحْمَةِ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عَلَى حق التائبين، ولهذا عمم (٧) وأطلق.

وسياق الآية يبين ذلك مع سبب نزولها (<sup>(^)</sup>، وقد أخبر سبحانه أن الأولين والآخرين إنما أمروا بذلك في غير موضع، كالسورة التي قرأها

<sup>(</sup>۱) «جهنم» ساقط من «د».

<sup>(</sup>٢) سورة ص، الآية: ٨٥.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٤) في «د» و «ش»: «وقيل» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٥) في «س»: «على المشيئة».

<sup>(</sup>٦) سورة الزمر، الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٧) في «د»: «عم».

<sup>(</sup>٨) انظر: "تفسير ابن كثير": (٥/ ٥١)، وفيه: (قال البخاري . . . عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ أن ناسًا من أهل الشرك كانوا قد قتلوا فأكثروا، وزنوا فأكثروا، فأتوا محمدًا على فقالوا: إن الذي تقول وتدعو إليه لحسن، لو تخبرنا أن لما عملنا كفارة ، فنزل: ﴿وَالذِينَ لا يدعون مع الله إلها آخر ولا يقتلون النفس التي حرم الله إلا بالحق ولا يزنون ونزل: ﴿قل يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله وهو بهذا اللفظ في "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٨، كتاب التفسير (٥٦)، باب (١)، ح ٢٨١٠، عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ موقو فا عله.

<sup>(</sup>۱) هو أبي بن كعب بن قيس بن عبيد، يكنى أبا المنذر، شهد العقبة مع السبعين وبدرًا والمشاهد كلها مع رسول الله ﷺ، وكان يكتب الوحي وهو أحد الذين حفظوا القرآن كله على عهد رسول الله ﷺ. قال عمر بن الخطاب في حقه: (هذا سيد المسلمين) ومات في سنة ثلاثين. انظر: «صفة الصفوة»: (١/ ٢٧٤ \_ ٢٧٢).

<sup>(</sup>٢) الهاء ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٣) في «د»: «وسماع».

<sup>(</sup>٤) انظر: «تفسير ابن كثير»: (٥٣٦/٤)، وفيه: (وقال الإمام أحمد: حدثنا محمد بن جعفر حدثنا شعبة سمعت قتادة يحدث عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله على لأبي ابن كعب: «إن الله أمرني أن أقرأ عليك ﴿لم يكن الذين كفروا من أهل الكتاب﴾ قال: وسماني لك؟ قال: نعم» فبكي.

رواه البخاري ومسلم والترمذي والنسائي من حديث شعبة به).

وقد ثبت في «صحيح مسلم»: ج٤، كتاب فضائل الصحابة (٤٤)، باب (٢٣)، ح٩٩ / ١٢٢، عن أنس بن مالك \_ رضي الله عنه \_ قال: قال رسول الله ﷺ لأبي ابن كعب: «إن الله أمرني أن أقرأ عليك لم يكن الذين كفروا [البينة: ١] قال: وسماني؟ قال: نعم، قال: فبكي».

<sup>(</sup>٥) الفاء ساقط من «د».

<sup>(</sup>٦) سورة البينة ، الآيتان: ٤ ـ ٥ .

<sup>(</sup>٧) في «د»: «يوحى» وهو خطأ.

 <sup>(</sup>٨) سورة الأنبياء، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف، الآية: ٤٥.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: ٣٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٤) سورة هود، الآية: ٥٠.

 <sup>(</sup>٥) سورة هود، الآية: ٦١.

 <sup>(</sup>٦) سورة هود، الآية: ٨٤.

<sup>(</sup>٧) في «د»: «الذين».

<sup>(</sup>۸) في «ص» و «د»: «ثبته الله».

<sup>(</sup>٩) سورة البقرة، الآية: ١٢٤.

<sup>(</sup>١٠) في «د»: «ومن» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>١١) لفظ الجلالة ساقط من «سي» و «شي» و «د».

<sup>(</sup>۱۲) «بعده» ساقط من «سی» و «شی» و «د».

<sup>(</sup>۱۳) «آله» ساقط من «ص» و «ش» و «س».

وقال (٧) إبراهيم الخليل عَلَيْتَكُلاِ : ﴿ قَالَ أَفْرَهَ يَتَعُرُ مَّا كُنْتُمْ تَعَبُدُونَ ﴿ أَنْتُمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الْمَالَمِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَقَنِي فَهُوَ وَءَابَا وَكُمُ الْأَقَلَمُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَقَ فَي اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الْعَلَمِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُكُمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُولُولُولُولُولُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللّهُ اللَّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف، الآيات: ٢٦\_٢٨.

<sup>(</sup>٢) «إلا» ساقط من «د».

<sup>(</sup>٣) سورة يس، الآيات: ٢٢ ـ ٢٤.

<sup>(</sup>٤) أي: إبراهيم عَلَيْتَلِلا .

<sup>(</sup>٥) في «ص»: «تبين من».

 <sup>(</sup>٦) سورة الأنعام، الآيات: ٧٨ ـ ٨١.
 وقوله تعالى: ﴿فأي الفريقين أحق بالأمن إن كنتم تعلمون﴾ ساقط من «ص» و«د».

<sup>(</sup>٧) الواو ساقط من «س» و «ش».

ثُمَّ يُحْمِينِ ﴾ (١) ، وقال تعالى: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِيَ إِبْرَهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَإِذْ قَالُواْ لِتَوْمِمْ إِنَّا بُرَءَ وَأَ مِنكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ كَفَرْنَا بِكُرْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَذَوَةُ وَٱلْبُغْضَاءُ أَبَدًا حَتَى تُوْمِنُواْ بِٱللَّهِ وَحَدَهُ وَهِ (٢) .

ونبينا ﷺ هو الذي أقام (٣) الله به الدين الخالص لله، دين التوحيد، وقمع به أصناف المشركين (٤)، ممن (٥) كان مشركًا في الأصل، ومن (٢) الذين كفروا من (٧) أهل الكتاب.

وقال (^^) على فيما (<sup>+</sup>) رواه الإمام أحمد وغيره: «بعثت بالسيف بين يدي الساعة، حتى يعبد الله وحده لا شريك له، وجعل رزقي تحت ظل رمحي (¹¹)، وجعل الذلة (¹¹) والصغار على من خالف أمري، ومن تشبه بقوم فهو منهم» (¹¹).

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء، الآيات: ٧٥\_٨١.

<sup>(</sup>٢) سورة الممتحنة ، الآية : ١٣ .

<sup>(</sup>٣) «أقام» ساقط من «د».

<sup>(</sup>٤) «أصناف» ساقط من «س» و «ش»، وفي «د» بدل قوله: «أصناف المشركين» بياض.

<sup>(</sup>٥) في «س» و«ش»: «فمن» وهذا تصحيف، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٦) الواو ساقط من «س» و «ش» و «د».

<sup>(</sup>٧) في «س»: «ومن».

<sup>(</sup>٨) «وقال» بياض في «د».

<sup>(</sup>٩) في «د»: «كما فيما».

<sup>(</sup>۱۰) في «س»: «سيفي».

<sup>(</sup>۱۱) قوله: «والذلة و» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>١٢) رواه أحمد في «مسنده»: (٢/٥)، بلفظه عن ابن عمر. وذكره الألباني في «صحيح الجامع الصغير وزيادته» وعزاه إلى الطبراني وأبي يعلى في «مسنده». انظر: «صحيح الجامع الصغير»: رقم (٢٨٢٨).

وقد تقدم بعض ما أنزل الله تعالى عليه (١) من الآيات المتضمنة (٢) التوحيد، وقال (٣) تعالى أيضًا (٤): ﴿ وَٱلصَّلَقَاتِ صَفًا ۞ فَالنَّجِرَتِ نَحْرًا ۞ فَالنَّالِيَتِ ذِكْرًا ۞ إِنَّ إِلَهَكُوْ لَوْنِحِدُ ﴾ (٥)، إلى قوله: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ إِذَا قِيلَ لَمُمْ لَآ إِلَهَ فَالنَّالِيَتِ ذِكْرًا ۞ إِنَّ إِلَهَ كُوْ لَوْنِحِدُ ﴾ (٥)، إلى قوله: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ إِذَا قِيلَ لَمُمْ لَآ إِلَهُ إِلَا اللهُ يَسْتَكُمِ وَنَ ۞ وَيَقُولُونَ أَيِنَا لَتَارِكُواْ عَالِهَتِنَا لِشَاعِي غَبُونِ ۞ بَلَ جَاءً بِالْحَقِ وَصَدَّقَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ (٢)، إلى قوله (٧): ﴿ إِلَا عِبَادَ اللهِ اللهُ عَمَّا يَصِفُونَ ۞ أَوْلَتِكَ لَمُمْ رِزْقُ مَعْمُ مُكْرَمُونَ ﴾ (٨) إلى ما ذكره الله (٩) من (١٠) قصص الأنبياء في التوحيد وإخلاص الدين لله، إلى قوله: ﴿ سُبْحَنَ اللّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ۞ إِلَا عِبَادَ اللّهِ اللّهُ عَمَّا يَصِفُونَ ۞ إِلَا عِبَادَ اللّهُ اللّهُ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ (١٠) الله عَلَى الله الله عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ (١٠) الله عَلَوْ اللهُ اللهُ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ (١٠) الله عَلَا اللهُ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ (١٠) الله عَلَا اللهُ اللهُ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ (١٠) الله عَلَا اللهُ اللهُ عَمَّا يَصِفُونَ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَاهُ الْمُعْلَى اللّهُ عَمَّا يَصِفُونَ اللّهُ عَمَّا يَصِفُونَ اللّهُ عَمَّا يَصِفُونَ اللّهُ عَمَّا يَصِفُونَ اللّهُ اللهُ الله

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ فِي ٱلدَّرَكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ وَلَن تَجِمَدَ لَهُمْ نَصِيرًا ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُواْ وَأَعْتَصَكُمُواْ بِٱللَّهِ وَأَخْلَصُواْ دِينَهُمْ لِلَّهِ

<sup>(</sup>۱) «عليه» ساقط من «س» و «ش» و «ص».

<sup>(</sup>٢) في «د»: «المستفيضة» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٣) في «س» و «ش»: «فقال».

<sup>(</sup>٤) «أيضًا» ساقط من «س» و «ص» و «ش».

<sup>(</sup>٥) سورة الصافات، الآيات: ١ ـ ٤. وفي «د» إلى قوله تعالى: ﴿إِنَ الْهَكُمُ اللَّهُ وَاحْدُ﴾ وهذا خطأ من الناسخ.

<sup>(</sup>٦) سورة الصافات، الآيات: ٣٥ ـ ٣٧.

<sup>(</sup>٧) في «د» بدلاً من «إلى قوله»: «قال تعالى: ﴿إِنكُم لَذَائِقُو الْعَذَابِ الْأَلْيُم ومَا تَجْزُونَ إِلَّا مَا كَنتُم تَعْمَلُونَ﴾».

<sup>(</sup>٨) سورة الصافات، الآيات: ٤٠ ـ ٤٢، وقوله تعالى: ﴿إِلَّا عَبَادَ اللهُ الْمَخْلُصِينَ﴾ ساقط من «س» و «ش».

<sup>(</sup>٩) لفظ الجلالة ساقط من «س» و «ش» و «د».

<sup>(</sup>۱۰) في «ش»: «في قصص».

<sup>(</sup>١١) سورة الصافات، الآيتان: ١٥٩ ـ ١٦٠.

فَأُولَكَيِكَ مَعَ ٱلْمُوْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ ٱللَّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿(١).

وفي الجملة (٢) فهذا الأصل في مثل (٣) سورة الأنعام والأعراف والنور والم (٤) والحم والطس والر (٥) وسور المفصل (٦) وغير ذلك من السور المكية، ومواضع من السور المدنية كثيرة ظاهرة، وهو أصل الأصول وقاعدة الدين، حتى في سورتي (٧) الإخلاص: [﴿ قُلْ يَدَأَيُّهُا ٱلْكَيْفِرُونَ ﴾ و﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ﴾] (٨)، وهاتان السورتان كان النبي عَلَيْهُ يقرأ بهما في صلاة (٩) التطوع سنة الفجر، وركعتى الطواف (١٠). وهما متضمنتان

سورة النساء، الآيتان: ١٤٥ ـ ١٤٦.

<sup>(</sup>٢) في «ص»: «وبالجملة».

<sup>(</sup>٣) «مثل» ساقط من «س» و «ش» و «د».

<sup>(</sup>٤) «الم» ساقط من «س» و «ش» و «د».

<sup>(</sup>٥) «الحم، الطس» بياض في «ص». «والر» ساقط من «س» و «ص» و «ش».

<sup>(</sup>٦) وفي «ش» بعد قوله: «وسور المفصل» قوله: «وقل يا أيها الكافرون» وهو خطأ من الناسخ لا يستقيم عليه الكلام؛ لأن سورة «الكافرون» من سور المفصل.

<sup>(</sup>V) في «ش»: «وسورة» وهذا تصحيف وهو خطأ.

 <sup>(</sup>٨) سورة الكافرون، الآية: ١، وقوله تعالى: ﴿قل يا أيها الكافرون﴾ ساقط من «ش»،
 وسورة الإخلاص، الآية: ١.

<sup>(</sup>٩) في «س» و «ش» و «ص»: «ركعتي».

<sup>(</sup>١٠) ثبت في "صحيح مسلم": (٢/ . . . ، ح١٢١/١٤٧)، في كتاب الحج (١٥)، باب (١٥)، عن جابر بن عبد الله \_ رضي الله عنهما \_ أن رسول الله ﷺ قرأ في ركعتي الطواف بقل هو الله أحد، وقل يا أيها الكافرون . .

وثبت أيضًا في «صحيح مسلم»: ج١، في كتاب صلاة المسافرين (٦)، باب (١٤)، ح٢ ٢٠ من أيضًا في ركعتي الفجر: ح٢ ٩٨/٧٢، عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله ﷺ قرأ في ركعتي الفجر: قل يا أيها الكافرون، وقل هو الله أحد.

للتوحيد، فأما ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكَفِرُونَ ﴾ فهي متضمنة للتوحيد العملي الإرادي، وهو إخلاص الدين لله بالقصد والإرادة وهو الذي يتكلم به (۱) مشايخ التصوف غالبًا. وأما سورة ﴿ قُلْ هُو اللّهُ أَحَدُ ﴾ فمتضمنة للتوحيد القولي العلمي (۲) كما ثبت في «الصحيحين» عن عائشة ـ رضي الله عنها ـ: «أن رجلًا كان يقرأ ﴿ قُلُ (۳) هُو اللّهُ أَحَدُ ﴾ في صلاته، فقال النبي عليه: سلوه لم يفعل ذلك؟ فقال: لأنها صفة الرحمن فأنا أحبها (٤). فقال: أخبروه أن الله يحبه (٥) ولهذا تضمنت هذه السورة من وصف الله ـ سبحانه وتعالى ـ الذي (٢) ينفى (٧) قول أهل التعطيل (٨) وقول أهل سبحانه وتعالى ـ الذي (٢) ينفى (٧) قول أهل التعطيل (٨)

<sup>(</sup>۱) «به» ساقط من «د».

<sup>(</sup>۲) في «س» و «ش»: «وكما».

<sup>(</sup>٣) في «س» و «د»: «بقل».

<sup>(</sup>٤) في «د»: «فأنا أحب أن أقرأ بها».

<sup>(</sup>٥) "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١، كتاب صلاة المسافرين وقصرها (٦)، باب فضل قراءة قل هو الله أحد (٤٥)، ح٨١٣. ولفظه عن عائشة رضي الله عنها \_ أن رسول الله على بعث رجلاً على سرية. وكان يقرأ لأصحابه في صلاتهم فيختم بـ ﴿قل هو الله أحد﴾ فلما رجعوا ذكروا ذلك لرسول الله على فقال: "سلوه، لأي شيء يصنع ذلك؟" فسألوه. فقال: لأنها صفة الرحمن فأنا أحب أن أقرأ بها. فقال رسول الله على: "أخبروه أن الله يحبه".

وهو في "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١٣، كتاب التوحيد (٩٧)، باب (١)، ح٧٣٧٥، عن عائشة \_رضي الله عنها \_ بلفظ نحوه.

<sup>(</sup>٦) في «ص»: «ما».

<sup>(</sup>٧) في «ش»: «جاء ينفي»، وفي «س»: «جاء بنفي».

 <sup>(</sup>٨) العطل مصدر عَطِلَت المرأة وتَعَطّلت إذا خلا جيدها من القلائد فهي عُطُل بضمتين =

التمثيل (١) ما صارت به هي (٢) الأصل المعتمد عليه (٣) في مسائل الذات، كما قد بسطنا ذلك في غير هذا الموضع.

وذكرنا اعتماد الأئمة عليها وعلى (٤) ما تضمنته في (٥) تفسير «الأحد» و «الصمد» كما جاء تفسير (٦) عن النبي را الصمد» كما جاء تفسير (٦) عن النبي على ذلك من الدلائل (٧).

ت وعاطل ومعطال، وقد يستعمل العَطَل في الخلو من الشيء، وإن كان أصله في الحلي يقال (عَطِلَ) الرجل من المال والأدب فهو عُطْلٌ، والتَّعْطِيلُ التفريغُ، وبئر مُعَطَّلة لِبُيُودِ أَهْلها. انظر: «مختار الصحاح» للرازي: (ص٤٤٠).

والتعطيل اصطلاحًا: يطلق ويراد به إنكار ما يجب لله تعالى من الأسماء والصفات أو إنكار بعضها فهو نوعان:

أ ـ تعطيل كلي: كتعطيل الجهمية، الذين أنكروا الصفات وغلاتهم ينكرون الأسماء أيضًا.

ب \_ تعطيل جزئي: كتعطيل الأشعرية الذين ينكرون بعض الصفات دون بعض . انظر: «الملل والنحل» للشهرستاني: (٨٦/١ \_ ٩٤)، و«شرح لمعة الاعتقاد الهادي إلى سبيل الرشاد» للشيخ محمد بن صالح العثيمين: (ص١١٣ \_ ١١٤).

(١) المِثْل؛ كلمة تسوية يقال: هذا (مِثْلُه) و(مَثَلُه) كما يقال: شِبْهُه وشَبَهُه. انظر: «مختار الصحاح» للرازي: (ص٦١٤).

وأهل التمثيل اصطلاحًا: هم المشبهة الذين يشبهون الله بخلقه تعالى الله عما يقول الظالمون علوًا كبيرًا. انظر: «الملل والنحل» للشهرستاني: (١٠٣/١).

(٢) في «د»: «هو».

(٣) «عليه» ساقط من «س» و «ش» و «د».

(٤) «وعلى» ساقط من «ش»، وفي «د»: «مع» بدلاً منه، وهو في «س» بدون الواو.

(٥) في «ص»: «من».

(٦) في «ش»: «في تفسير».

(٧) انظر على سبيل المثال: «الفتاوى» لابن تيمية: (١٧/ ٢١٤ \_ ٢٥٢).

لكن المقصود هنا: هو التوحيد العملي، وهو إخلاص العمل (۱) لله، وإن كان أحد النوعين مرتبطًا بالآخر، فلا يوجد أحد من أهل التعطيل والجهمية، وأهل التمثيل المشبهة إلا (۲) فيه نوع من الشرك العملي؛ إذ أصل قولهم فيه شرك، وتسوية بين الله وبين خلقه، أو بينه وبين المعدومات، كما تسوي المعطلة بينه وبين المعدومات في الصفات السلبية التي لا تستلزم مدحًا (۱) ولا ثبوت كمال، أو يسوون بينه وبين الناقص من الموجودات في صفات (٤) النقص، وكما يسوون (۱) إذا (۲) أثبتوا هم (۷) ومن ضاهاهم من (۸) الممثلة مساواة بينه (۹) وبين المخلوقات (۱۱) [في حقائقها، حتى قد (۱۱) يعبدونها، فيعدلون بربهم ويجعلون له أندادًا، ويشبهون (۱۲) المخلوقا (۱۳) برب العالمين.

<sup>(</sup>١) «العمل» ساقط من «د»، وفي «س» و «ش»: «الدين» بدلاً منه.

<sup>(</sup>٢) في «ش»: «الذي».

<sup>(</sup>٣) في «ش»: «قدحًا»، وفي «س»: «قدما»، وبهامشها: «لعله قدحًا» وهو خطأ.

<sup>(</sup>٤) في «ش»: «الصفات».

<sup>(</sup>٥) في «س» و «نش»: «يثبتون».

<sup>(</sup>٦) في «س»: «إذا هم».

<sup>(</sup>V) قوله: «إذا أثبتوا هم» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>A) في «ص»: «بين».

<sup>(</sup>٩) قوله: «مساواة بينه» ساقط من «ص»، و«مساواة» ساقط من «ش».

<sup>(</sup>۱۰) في «د»: «وبين مساواة المخلوقات».

<sup>(</sup>۱۱) «قَد» ساقط من «س».

<sup>(</sup>۱۲) في «د»: «ويسوون».

<sup>(</sup>١٣) ما بين المعقوفين ساقط من «ش».

واليهود (۱) كثيرًا ما يعدلون الخالق بالمخلوق، ويمثلون (۲) به حتى يصفوا الله بالفقر والعجز والبخل ونحو ذلك من النقائص التي يجب تنزيهه عنها، وهي من صفات خلقه (۹) والنصارى كثيرًا ما يعدلون المخلوق بالخالق (۱) حتى يجعلوا في المخلوق (۱) من نعوت الربوبية وصفات الإلهية، ويجوزون له (۲) ما لا يصلح (۱) إلا (۱) للخالق (۹) سبحانه وتعالى عما يقول الظالمون علوًّا كبيرًا.

والله سبحانه وتعالى قد أمرنا بالدعاء والإنابة (١٠) في قوله: ﴿ أَهْدِنَا الصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ شَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِينَ ﴾.

وقد قال النبي ﷺ: «اليهود مغضوب عليهم، والنصاري ضالون»(١١)،

<sup>(</sup>۱) في «د»: «فاليهود».

<sup>(</sup>٢) في «س»: «ويمثلون».

<sup>(</sup>٣) «صفات خلقه» بياض في «ص».

<sup>(</sup>٤) في «د»: «الخالق بالمخلوق».

<sup>(</sup>٥) في «ش»: «المخلوقات».

<sup>(</sup>٦) «ويجوزون له» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٧) في «ص»: «يكون».

<sup>(</sup>A) «إلا» ساقط من «ش».

<sup>(</sup>٩) في «ص»: «للعالم».

<sup>(</sup>١٠) في «د»: «أن نسأله أن يهدينا الصراط».

<sup>(</sup>۱۱) «سنن الترمذي»: ج٤، كتاب التفسير من تفسير سورة الفاتحة (٢)، ح٤٠٣، عن عدي بن حاتم عن النبي على قال: «اليهود مغضوب عليهم والنصارى ضلال» فذكر الحديث بطوله. قال الترمذي: حديث حسن غريب.

وأخرجه الإمام أحمد: (٣٧٨/٤)، من حديث عدي بن حاتم.

وفي هذه الأمة من فيه شبه من هؤلاء وهؤلاء (١) كما قال على التتبعن سنن من كان قبلكم، حذو القذة بالقذة (٢) حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه. قالوا: يا رسول الله، اليهود والنصارى؟ قال: فمن؟ (٣)، والحديث في «الصحيحين».

وإذا كان أصل العمل الديني هو إخلاص الدين لله، وهو إرادة الله وحده، فالشيء المراد لنفسه (١٠) هو (٥) المحبوب لذاته. وهذا (٢) كمال المحبة، لكن (٧) أكثر (٨) ما جاء المطلوب (٩) مسمى (١٠) باسم العبادة كقوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ البِّعْنَ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (١١)، وقوله تعالى: ﴿ يَنَا يُهَا

<sup>(</sup>١) «وهؤلاء» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٢) القذة: ريش السهم. انظر: «لسان العرب» لابن منظور: (٣/ ٣٨)، مادة: «قذذ».

<sup>(</sup>٣) "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب العلم (٤٧)، باب اتباع سنن اليهود والنصارى (٢)، ح٢٦٦٩، ولفظه عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله على: "لتتبعن سنن الذين من قبلكم شبرًا بشبر وذراعًا بذراع، حتى لو دخلوا في جحر ضب لاتبعتموهم" قلنا: يا رسول الله، اليهود والنصارى؟ قال: "فمن؟". وهو في "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٣١، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة (٩٦)، باب (١٤)، ح٢٣٢، عن أبي سعيد رضى الله عنه ـ بلفظ مسلم.

<sup>(</sup>٤) في «د»: «بنفسه».

<sup>(</sup>٥) «هو» ساقط من «س» و «ص» و «ش».

<sup>(</sup>٦) في «د»: «هو».

<sup>(</sup>٧) في «ص»: «بل»، وفي «س» و «ش»: «يكون».

<sup>(</sup>A) «أكثر ما» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٩) «المطلوب» ساقط من «ش».

<sup>(</sup>۱۰) «مسمى» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>١١) سورة الذاريات، الآية: ٥٦.

النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ (١)، وأمثال هذا (٢).

والعبادة تتضمن كمال الحب<sup>(۳)</sup> ونهايته، وكمال الذل ونهايته (٤)، فالمحبوب الذي لا يعظم ولا يذل له لا يكون معبودًا، والمعظم الذي (٥) لا يحب لا (٢) يكون معبودًا، ولهذا قال سبحانه وتعالى: ﴿ وَمِنَ النّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ اللّهِ أَنكَادًا يُحِبُّونَهُم كَمُّتِ اللّهِ وَالّذِينَ وَامَنُوا أَشَدُ حُبًّا لِلّهِ (٧)، [فبين من يُنَّخِذُ مِن دُونِ الله أندادًا وإن كانوا سبحانه أن المشركين بربهم الذين يتخذون من دون الله أندادًا وإن كانوا يحبونهم كما يحبون الله فالذين آمنوا أشد حبًّا لله] (٨) منهم لله ولأوثانهم (٩)؛ لأن المؤمنين (١٠) أعلم بالله. والحب يتبع العلم ولأن المؤمنين (١٠) جعلوا جميع حبهم لله وحده وأولئك جعلوا بعض حبهم له (١١) وأشركوا (١٢) بينه

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة، الآية: ۲۱، وقوله تعالى: ﴿لعلكم تتقون﴾ ساقط من «س» و«ش» و«ش»

<sup>(</sup>٢) قوله: «وأمثال هذا» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٣) في «د»: «المحبة» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٤) قوله: «وكمال الذل ونهايته» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٥) «الذي» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٦) «لا» ساقط من «ش»، وفي «س»: «أن يكون» وهذا خطأ واضح.

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة، الآية: ١٦٥.

<sup>(</sup>A) ما بين المعقوفين ساقط من «س» و «ش».

<sup>(</sup>٩) قوله: «لله ولأوثانهم» ساقط من «ص»، وفي «س» و«ش»: «ولآبائهم» وهذا تصحيف.

<sup>(</sup>۱۰) في «س»: «المؤمن».

<sup>(</sup>۱۱) في «د»: «لغيره».

<sup>(</sup>١٢) في «ش»: «أشركوا».

وبين الأنداد في الحب، ومعلوم أن ذلك أكمل قال الله تعالى: ﴿ ضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا رَجُلًا فِيهِ شُرِكَاءُ مُتَشَكِمُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلَّ يَسْتَوِيكِانِ مَثَلًا ٱلْحَمْدُ لِللّهِ مَثَلًا الْحَمْدُ لِللّهِ مَثَلًا الْحَمْدُ لِللّهِ المحبة فيه إطلاق وعموم، فإن المؤمن يحب الله ويحب (٢) رسله (٣) وأنبياءه وعباده المؤمنين، وإن كان (٤) ذلك من محبة الله، وإن كانت المحبة التي لله لا يستحقها غيره، فقد (٥) جاءت محبة الله \_ سبحانه وتعالى \_ مذكورة بما يختص به \_ سبحانه \_ من العبادة لله والإنابة إليه والتبتل له ونحو ذلك، فكل هذه الأسماء تتضمن محبة الله وبحانه وتعالى \_ . ثم إنه كما بيَّن أن محبته أصل الدين فقد بيَّن أن كمال الدين بكمالها، ونقصه بنقصها، فإن النبي ﷺ قال: «رأس الأمر الإسلام، وعموده الصلاة، وذروة سنامه الجهاد في سبيل الله» (٢).

فأخبر أن الجهاد سنام العمل وهو أعلاه وأشرفه. وقد قال تعالى: ﴿ ﴿ أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ اَلْحَاجَ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْخَرَامِ كُمَنْ ءَامَنَ بِأُللَّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَجَهَدَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ لَا يَسْتَوُرُنَ عِندَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمُ ٱلظَّالِمِينَ اللَّهِ الذِّينَ ءَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ

<sup>(</sup>١) سورة الزمر، الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>۲) «ويحب» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٣) في «د»: «رسوله».

<sup>(</sup>٤) «إن كان» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٥) في «د»: «ولهذا»، وفي «س» و «ش»: «فلهذا».

<sup>(</sup>٦) «مسند الإمام أحمد»: (٥/ ٢٣١)، عن معاذ بن جبل بلفظه. قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَثَلَثْهُ: (وهو حديث صحيح رواه الإمام أحمد، والترمذي وصححه وهو من حديث معاذ بن جبل الطويل). انظر: «الفتاوى» لابن تيمية: (١٧/ ٢٦).

وأخرجه الترمذي في «سننه»: ج٥، ح٢٦١٦، كتاب الإيمان (١)، باب (٨). وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ أَعْظَمُ دَرَجَةً عِندَ ٱللَّهِ وَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْفَآيِرُونَ ۗ فَيَ يَجَشَرُهُمْ وَرَبُّهُمْ وَرَجَنَّتِ لَمُمْ فِيهَا نَعِيمُ مُقِيمَدُ فَيَ خَلِدِينَ يَبَهَ مَعْيمَدُ مُوَالِّقِكَ هُمُ الْفَآيِرُونَ فَي خَلِدِينَ فَيهَا نَعِيمُ مُقِيمًا مَعَلَم فَيهَا نَعِيمُ مُقَيمَدُ فَي خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ وَأَجْرُ عَظِيمٌ ﴾ (١).

والنصوص في فضائل الجهاد وأهله (٢) كثيرة، وقد ثبت أنه أفضل ما تطوع به العبد والجهاد لازم دليل (٣) المحبة الكاملة (٤)، وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَاَوُكُمُ وَأَبْنَاوُكُمُ وَإِخْوَنُكُمُ وَأَنْوَجُمُ وَعَشِيرَتُكُو وَأَمُولُ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَمَسَكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَ إِلَيْكُمُ مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَبِحَكَرَةٌ تَغْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَ إِلَيْكُمُ مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَبِحَدَرَةٌ تَغْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَ إِلَيْكُمُ مِن اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَيِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَى يَأْقِ اللّهُ بِأَمْرِقِ ﴾ (٥) . وقال سبحانه وتعالى وَجِهَادٍ فِي سَيِيلِهِ فَرَبَّصُوا حَتَى يَأْقِ اللّهُ بِأَمْرِقِ ﴾ (٥) . وقال سبحانه وتعالى في صفة المحبين المحبوبين (٦) : ﴿ يَكَأَيُّهُا الّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَي صفة المحبين المحبوبين (٦) : ﴿ يَكَأَيُّهُا اللّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَي صفة المحبين المحبوبين (٦) : ﴿ يَكَأَيُّهُا اللّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَي صفة المحبين المحبوبين (١٤) : ﴿ يَكَأَيُّهُا اللّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَي صفة المُورِينَ يُوبَهُ وَلَيْ فَضَلُ اللّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاهُ وَاللّهُ وَلِي عَلَيْهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا يَعْافُونَ لَوْمَةً لَا يَهُ وَلِكَ فَضْلُ اللّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ عَلَيْهُ وَلَكُونَ لَوْمَةً لَا يَعْ ذَلِكَ فَضْلُ اللّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ عَلَاهُ وَلَا عَلْمُ وَاللّهُ وَلَا عَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

[فوصف (^) المحبوبين بأنهم أذلة على المؤمنين أعزة على الكافرين، وأنهم (٩) يجاهدون في سبيل الله ولا يخافون لومة لائم](١٠). فإن

سورة التوبة، الآيات: ١٩ ـ ٢٢.

<sup>(</sup>۲) «وأهله» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٣) في «د»: «لازم دليل المحبة».

<sup>(</sup>٤) في «ص»: «لازم للمحبة» فقط.

<sup>(</sup>٥) سورة التوبة، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٦) «المحبوبين» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>V) سورة المائدة، الآية: ٥٤، وقوله تعالى: ﴿ ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله واسع عليم ﴾ ساقط من «س» و «ش» و «ص».

<sup>(</sup>۸) في «س»: «فبين أن».

<sup>(</sup>٩) في «س»: «وأخبر عنهم».

<sup>(</sup>١٠) ما بين المعقوفين ساقط من «ص» و «ش».

المحبة (۱) مستلزمة للجهاد، ولأن المحب يحب ما يحب محبوبه ويبغض ما يبغض محبوبه ويوالي من يواليه (۲) ، ويعادي من يعاديه، ويرضى لرضاه ويغضب (۳) لغضبه ويأمر بما يأمر به، وينهيى عما ينهى عنه، فهو موافق له فى ذلك.

وهؤلاء هم الذين يرضى الرب لرضاهم ويغضب لغضبهم؛ إذ هم إنما يرضون ما يرضاه، ويغضبون لما يغضب له، كما قال النبي الله لأبي بكر في طائفة فيهم صهيب<sup>(3)</sup>، وبلال<sup>(6)</sup>: «لعلك أغضبتهم، لئن كنت أغضبتهم لقد أغضبت ربك. فقال لهم: يا إخوتي<sup>(1)</sup> هل أغضبتكم؟

<sup>(</sup>۱) في «ص»: «محبته».

<sup>(</sup>۲) في «س»: «من يوالي محبوبه».

<sup>(</sup>٣) في «س» بعد «لرضاه»: «ويبغض لبغضه».

<sup>(3)</sup> صهيب بن سنان الرومي، يعرف بذلك؛ لأنه أخذ لسان الروم إذ سبوه وهو صغير، وهو نمري من النمر بن قاسط، شهد بدرًا مع الرسول على وغيرها، ويكنى أبا يحيى، وأوصى إليه عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنهما \_ بالصلاة بجماعة المسلمين حتى يتفق أهل الشورى، مات صهيب بالمدينة سنة ثمان وثلاثين في شوال وهو ابن سبعين. وقيل: مات في سنة تسع وثلاثين، وهو ابن ثلاث وسبعين سنة. وقيل: ابن تسعين سنة ودُفن بالبقيع. روى عنه بعض الصحابة وبعض التابعين. ويعد في المدنيين.

انظر: «الإصابة في تمييز الصحابة» لابن حجر: (١٩٥/١)، و«صفة الصفوة» لابن المجوزي: (١/ ١٥١ ـ ١٥٦).

<sup>(</sup>٥) بلال بن رباح مؤذن الرسول الله ﷺ، أعتقه أبو بكر الصديق كنيته أبو عمرو. قال لأبي بكر الصديق بعد موت النبي ﷺ: إن كنت أعتقتني لله فدعني أذهب حيث شئت، وإن كنت أعتقتني لنفسك فأمسكني. قال أبو بكر: اذهب حيث شئت فذهب إلى الشام وسكنها مؤثرًا للجهاد على الآذان إلى أن مات بها سنة عشرين.

انظر: «مشاهير علماء الأمصار»: (ص٠٥).

<sup>(</sup>٦) في «ص»: «يا إخواني».

قالوا: لا. يغفر الله لك يا أبا بكر"(۱)، وكان قد مر بهم أبو سفيان بن حرب (۲) فقالوا: ما أخذت السيوف من عدو الله مأخذها، فقال لهم أبو بكر أتقولون هذا لسيد قريش؟ وذكر (۳) أبو بكر ذلك للنبي (٤) على الموالاة ما تقدم لأن هؤلاء إنما قالوا ذلك غضبًا لله، لكمال ما عندهم من الموالاة لله ورسوله، والمعاداة لأعدائه (۵) ولهذا قال النبي على في الحديث الصحيح فيما يروي (۲) عن ربه عز وجل: «ولا يزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، فبي يسمع وبي يبصر (۷)، وبي يبطش، وبي يمشي، ولئن سألني لأعطينه، ولئن استعاذني يبصر (۷)، وبي يبطش، وبي يمشي، ولئن سألني لأعطينه، ولئن استعاذني المؤمن، يكره الموت وأنا أكره مساءته (۸) ولابد له منه (۹).

<sup>(</sup>۱) في "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب فضائل الصحابة (٤٤)، باب من فضائل سلمان وصهيب \_ رضي الله عنه \_ (٤٢)، عن عائذ بن عمرو بلفظ مقارب.

 <sup>(</sup>٢) أبو سفيان بن حرب، اسمه صخر بن حرب بن أمية بن عبد شمس والد معاوية بن أبي سفيان مات سنة إحدى وثلاثين. انظر: «مشاهير علماء الأمصار»: (ص٣٢).

<sup>(</sup>٣) في «د»: «فذكر».

 <sup>(</sup>٤) في «ص»: «لرسول الله».

<sup>(</sup>٥) في «د»: «لأعداء الله ورسوله».

<sup>(</sup>٦) في «ش» و «ص»: «يروى به».

<sup>(</sup>V) «وبي يبصر» ساقط من «س».

<sup>(</sup>۸) «وأنا أكره مساءته» ساقط من «د».

<sup>(</sup>۹) سبق تخریجه (ص۲۹۱).

فبين سبحانه أنه يتردد؛ لأن التردد تعارض إرادتين، وهو سبحانه يحب ما يحب عبده ويكره ما يكرهه، وهو يكره الموت فهو يكرهه [كما قال: وأنا أكره مساءته. وهو سبحانه قد قضى بالموت فهو يريد أن يموت<sup>(۱)</sup> فسمى ذلك ترددًا]<sup>(۲)</sup>، ثم بيَّن<sup>(۳)</sup> أنه لابد من وقوع ذلك، وهذا اتفاق<sup>(3)</sup> واتحاد في المحبوب المرضي المأمور به والمبغض المكروه المنهي عنه. وقد يقال له: اتحاد نوعي وصفي، وليس ذلك اتحاد الذاتين، فإن ذلك محال ممتنع، والقائل به كافر وهو قول النصارى والغالية<sup>(۵)</sup> من الرافضة وجهال النساك كالحلاجية<sup>(۲)</sup> ونحوهم، وهو الاتحاد المقيد في شيء بعينه.

<sup>(</sup>١) في «د»: «أن لا يموت» وهو خطأ ظاهر.

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقوفين ساقط من «ش».

<sup>(</sup>٣) في «س» و«ش»: «أخبر».

<sup>(</sup>٤) «اتفاق» ساقط من «ص» و «ش» بیاض في «س».

<sup>(</sup>٥) غلاتهم الذين قالوا: بإلهية الأئمة وأباحوا محرمات الشريعة وأسقطوا وجوب فرائض الشريعة، كالبيانية والمغيرية والجناحية والمنصورية والخطابية والحلولية ومن جرى مجراهم، ما هم من فرق الإسلام وإن كانوا منتسبين إليه.

انظر: «الفرق بين الفرق» للبغدادي: (ص٢٣ ــ ٢٤).

<sup>(</sup>٦) الحلاجية: هم المنسوبون إلى أبي المغيث الحسين بن منصور المعروف بالحلاج وقد اختلف فيه المتكلمون، فأكثرهم على تكفيره، واختلف الفقهاء أيضًا في شأن الحلاج فتوقف فيه أبو العباس بن سريج لما استفتي في دمه، وأفتى أبو بكر محمد بن داود بجواز قتله وبرىء منه بعض مشايخ الصوفية، وقيل: إنه يقول بالحلول، وقد ضرب وقتل وصلب بأمر الخليفة جعفر المقتدر بالله في يوم الثلاثاء لست بقين من ذي القعدة سنة تسع وثلثمائة.

انظر: «الفرق بين الفرق» للبغدادي: (ص٢٦٠ ـ ٢٦٤).

وأما الاتحاد المطلق الذي هو قول أهل<sup>(۱)</sup> وحدة الوجود الذين يزعمون أن وجود المخلوق هو عين وجود الخالق، فهذا تعطيل للصانع وجحود له، وهو جامع لكل شرك، وكما أن الاتحاد نوعان: فكذلك المحلول نوعان: قوم يقولون بالحلول المقيد في بعض الأشخاص، وقوم يقولون بحلوله في كل شيء وهم الجهمية (۲) الذين يقولون: إن ذات الله في كل مكان.

وقد يقع لبعض<sup>(۳)</sup> المصطلمين<sup>(3)</sup> من أهل الفناء<sup>(6)</sup> في المحبة أن يغيب بمحبوبه عن نفسه وحبه، ويغيب بمذكوره عن ذكره وبمعروفه عن معرفته، وبموجوده عن وجوده حتى لا يشهد<sup>(1)</sup> إلا محبوبه ومذكوره<sup>(۷)</sup> فيظن في زوال تمييزه، ونقص عقله، وسكره أنه هو<sup>(۸)</sup> محبوبه، كما قيل: إن محبوبًا وقع في اليم فألقى المحب نفسه خلفه. فقال: أنا وقعت، فأنت ما الذي أوقعك فقال: غبت بك<sup>(۹)</sup> عنى<sup>(11)</sup> فظننت أنك أنى<sup>(11)</sup>.

<sup>(</sup>١) «أهل» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٢) ستأتى ترجمة الجهمية عند كلام المؤلف عليهم في (ص٤٠٩).

<sup>(</sup>٣) في «د»: «لبعض المختلطين» وهو خطأ.

<sup>(</sup>٤) تقدم بيان الاصطلام في القسم الأول من هذه الرسالة (ص١٠٢).

 <sup>(</sup>٥) تقدم بيان الفناء في القسم الأول من هذه الرسالة (ص٩٨).

<sup>(</sup>٦) في «د»: «يشهدون» وهو خطأ.

<sup>(</sup>٧) «ومذكوره» ساقط من «س» و «د» و «ش».

<sup>(</sup>A) في «س»: «من».

<sup>(</sup>٩) «بك» ساقط من «س» و «ش».

<sup>(</sup>١٠) في «س»: «غني» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>۱۱) انظر: «الفتاوى» لابن تيمية: (۱۱/ ٣٣٩).

فلا ريب أن هذا خطأ وضلال (۱). لكن إن كان هذا (۲) لقوة المحبة والذكر من غير أن يحصل عن سبب محظور زال به عقله كان معذورًا في زوال عقله، فلا يكون مؤاخذًا بما يصدر منه (۳) من الكلام في هذه الحال التي زال فيها عقله بسبب غير محظور، كما قيل في عقلاء المجانين: إنهم قوم أعطاهم الله عقولاً وأحوالاً، فسلب عقولهم وأبقى أحوالهم، وأسقط ما فرض بما سلب (٤). وأما إذا كان السبب الذي به زال (٥) العقل محظورًا لم يكن السكران معذورًا، وإن كان لا يحكم بكفره في أصح القولين، كما لا يقع (٢) طلاقه في أصح القولين، وإن كان النزاع في الحكم مشهورًا. وقد بسطنا الكلام في هذا وفي من يسلم له حاله ومن لا يسلم في (قاعدة) ذلك (٧).

وبكل حال فالفناء الذي يفضي بصاحبه إلى مثل هذا حال ناقص إن كان صاحبه غير مكلف، ولهذا لم يرد مثل هذا على (٨) الصحابة الذين هم

<sup>(</sup>۱) في «د»: «وهلاك».

<sup>(</sup>٢) في «س»: «فهذا» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٣) في «ص»: «عنه».

<sup>(</sup>٤) نسب شيخ الإسلام ابن تيمية هذا القول إلى الإمام أبي محمد المقدسي في «السلوك»: (١٠) ٣٤٩)، قال شيخ الإسلام ابن تيمية: (فإن هؤلاء كما بلغنا عن الإمام أبي محمد المقدسي حيث سئل عنهم، فقال: هؤلاء قوم أعطاهم الله عقولاً وأحوالاً فسلب عقولهم وأبقى أحوالهم، وأسقط ما فرض بما سلب) اه.

<sup>(</sup>٥) في «س» و «ش»: «زوال».

<sup>(</sup>٦) في «ص»: «لا يلغي».

<sup>(</sup>۷) انظر: «الفتاوى» لابن تيمية: (۳۳/ ۱۰۲)، باب طلاق السكران ونحوه، و«السلوك» لابن تيمية: (۱۰/ ۳۷۸ ـ ۳۸۲).

<sup>(</sup>۸) في «د»: «عن».

أفضل هذه الأمة، ولا على (١) نبينا قبلهم (٢) ﷺ وهو أفضل الرسل (٣) وإن كان لهؤلاء في (٤) صعق موسى غَلِيتَ ﴿ نوع تعلق.

وإنما حدث زوال العقل عند الواردات الإلهية على بعض التابعين ومن بعدهم، وإن (٥) كانت المحبة (٢) التامة (٧) مستلزمة لموافقة المحبوب في محبوبه ومكروهه في هذه الأمة (٨) وولايته وعداوته، فمن المعلوم أن من أحب الله المحبة الواجبة، فلابد أن يبغض أعداءه ولابد أن يحب ما يحبه من جهادهم، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سِبِيلِهِ مَفَا كَأَنَّهُ مَ بُلِينَ مُرَصُوصٌ (٩)، والمحب (١١) التام لا يؤثر فيه لوم اللائم وعذل العاذل، بل ذلك يغريه (١١) بملازمة المحبة. كما قد قال (١٢) أكثر الشعراء في ذلك وهؤلاء هم أهل الملام المحمود، وهم الذين لا يخافون من يلومهم على ما يحب الله ويرضاه من جهاد أعدائه، فإن

<sup>(</sup>۱) في «د»: «عن».

<sup>(</sup>٢) «قبلهم» ساقط من «س» و «ش» و «د».

<sup>(</sup>٣) «وهو أفضل الرسل» ساقط من «س» و «ش» و «ص».

<sup>(</sup>٤) في «د»: «م من».

<sup>(</sup>٥) في «ص»: «وإذا».

<sup>(</sup>٦) في «د»: «في المحبة».

<sup>(</sup>V) «التامة» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>A) «في هذه الأمة» ساقط من «د»، وفي «ص»: «في هذه الآية» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٩) سورة الصف، الآية: ٤.

<sup>(</sup>١٠) في «س»: «الحب».

<sup>(</sup>١١) في «ص»: «نعرفه»، وفي «س» و«ش»: «يعرفه».

<sup>(</sup>۱۲) «قد» ساقط من «ص»، و«قال» ساقط من «س» و«ش».

اللائم على ذلك كثير، وأما الملام على فعل  $^{(1)}$  كرهه الله أو ترك ما أحبه الله  $^{(7)}$ ، فهو لوم بحق، وليس من المحمود الصبر على هذا الملام بل الرجوع إلى الحق خير من التمادي في الباطل، وبهذا يحصل الفرق بين الملامية الذين يفعلون ما يحبه الله ورسوله ولا يخافون لومة لائم في ذلك، وبين الملامية الذين يفعلون ما يبغضه الله ورسوله ويصبرون على الملام في ذلك.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) «فعل» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٢) في «ص»: «يحبه الله»، وفي «س» ساقط لفظ الجلالة.

## فصل

وإذا كانت المحبة أصل كل عمل ديني، فالخوف والرجاء وغيرهما تستلزم المحبة وترجع إليها، فإن الراجي الطامع إنما يطمع فيما يحبه لا فيما يبغضه، والخائف يفر من الخوف(١) لينال المحبوب.

قال تعالى: ﴿ أُولَتِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ ٱيُّهُمُّ ٱقَرَبُ وَيَرَجُونَ رَحْمَتُمُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ وَإِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَذُورًا ﴾ (٢) ، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَاجُرُواْ وَجَلهدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ أُولَتِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ أُولَتِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ أَولَتِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

<sup>(</sup>١) «من المخوف» ساقط من «ش»، وفي «س»: «من المخيف».

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: ٥٧.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٢١٨.

<sup>(</sup>٤) «اسم جامع لكل خير، وعذابه» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٥) في «د»: «متزاج» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٦) في «س»: «وأعلاها» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٧) في «ش»: «الصحيح» مع إسقاط قوله: «مسلم».

<sup>(</sup>A) قوله: «عن ثابت» ساقط من «س» و «ش» و «د».

وثابت هو: ثابت بن أسلم البُنَانِي من ولد بُنانة بن سعد بن لؤي بن غالب أبو محمد، =

ليلى (١)، عن صهيب، عن النبي على قال: «إذا دخل أهل الجنة الجنة نادى مناد (٢): يا أهل الجنة، إن لكم عند الله موعدًا يريد أن ينجزكموه، فيقولون: ما هو؟ ألم يبيض وجوهنا، ويثقل موازيننا، ويدخلنا الجنة، وينجينا (٣) من النار؟ قال: فيكشف الحجاب فينظرون إليه فما أعطاهم (١) شيئًا أحب إليهم من النظر إليه» (٥)، وهي الزيادة.

ومن هنا يتبين زوال الاشتباه في قول من قال: (ما<sup>(١)</sup> عبدتك شوقًا إلى جنتك ولا خوفًا من نارك، وإنما عبدتك شوقًا إلى رؤيتك)<sup>(٧)</sup>. فإن

ممن صحب أنس بن مالك أربعين سنة، وكان من أعبد أهل البصرة وأكثرهم صبرًا على كثرة الصلاة ليلاً ونهارًا مع الورع الشديد، ومات سنة سبع وعشرين ومائة وهو ابن ست وثمانين سنة. انظر: «مشاهير علماء الأمصار»: (ص٨٩، رقم الترجمة ٢٥٠).

<sup>(</sup>۱) عبد الرحمن بن أبي ليلى وُلد في خلافة أبي بكر، وقيل: وُلد لست بقين من خلافة عمر. روى عن بعض الصحابة منهم صهيب، أدرك عشرين ومائة من أصحاب رسول الله على قال ابن معين: ثقة وقال العجلي، كوفي تابعي، فقد بالجماجم سنة ٨٢هـ. انظر: "تهذيب التهذيب» لابن حجر: (٦/ ٢٦٠)، و"حلية الأولياء» لأبي نعيم: (٢/ ٤/ ٣٥٠).

<sup>(</sup>٢) في «دَ»: «منادي».

<sup>(</sup>٣) في «ص»: «يحبرنا».

<sup>(</sup>٤) في «ص»: «فما أعطاهم الله».

<sup>(</sup>٥) "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١، كتاب الإيمان (١)، باب إثبات رؤية المؤمنين في الآخرة ربهم سبحانه وتعالى (٨٠)، ح١٨١، عن صهيب عن النبي على قال: "إذا دخل أهل الجنة الجنة، قال يقول الله تبارك وتعالى: أتريدون شيئًا أزيدكم؟ فيقول: ألم تبيض وجوهنا؟ ألم تدخلنا الجنة وتنجنا من النار؟ قال: فيكشف الحجاب، فما أعطوا شيئًا أحب إليهم من النظر إلى ربهم عز وجل".

<sup>(</sup>٦) «ما» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٧) «إلى رؤيتك» بياض في «د».

<sup>=</sup> وهذا القول يروى عن رابعة العدوية، كما ذكر ذلك أبو طالب المكي في كتابه «قوت القلوب»: (٢/ ٥٧).

وذكر ذلك الغزالي في «إحياء علوم الدين»: (٣/ ٢٨٥).

<sup>(</sup>١) في «ص»: «نازعه» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٢) «إلا الأكل» بياض في «د».

<sup>(</sup>٣) يبدأ من هنا سقط من «س» إلى (ص٤٦٤).

<sup>(</sup>٤) في «د»: «بالمخلوق».

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران، الآية: ١٥٢.

<sup>(</sup>٦) قال شيخ الإسلام ابن تيمية في كتاب «الاستقامة» (٢/ ١٠٦): (ما ذكر عن الشبلي كَالَةُ أنه سمع قارئًا يقرأ: ﴿منكم من يريد الدنيا ومنكم من يريد الآخرة﴾ [سورة آل عمران، الآية: ١٠٥٦] فصرخ وقال: أين من يريد الله؟ فيحمد منه كونه أراد الله، ولكن غلط في ظنه أن الذين أرادوا الآخرة ما أرادوا الله. وهذه الآية في أصحاب النبي على الذين كانوا معه بأحد، وهم أفضل الخلق، فإن لم يريدوا الله، أفيريد الله من هو دونهم كالشبلي وأمثاله؟) اهـ.

أَوْفَكَ بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ فَاسَتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ ٱلّذِى بَايَعْتُم بِهِ وَذَلِكَ هُو ٱلْفَوْرُ الْعَظِيمُ (١)، قال (٢): فإذا كانت النفوس والأموال (٣) بالجنة فأين النظر إليه؟ وكل (٤) هذا لظنهم أن الجنة لا يدخل فيها النظر إلى الله تعالى (٥) والتحقيق أن الجنة: هي الدار الجامعة لكل نعيم، وأعلى ما فيها النظر إلى الله تعالى وهو من النعيم الذي ينالونه وهم (٢) في الجنة كما أخبرت به النصوص، وكذلك أهل النار فإنهم (٧) محجوبون عن ربهم ثم (٨) يدخلون النار، مع أن هذا القائل إذا (٩) كان عارفًا بما يقول فإنما (١١) قصده: أنك لو لم تخلق نارًا ولم (١١) تخلق جنة لكان يجب أن تعبد، ويجب ذلك للتمتع (١٢) بالتقرب إليك والنظر إليك، [ومقصوده بالجنة هنا ما يتمتع فيه بالمخلوق، أما عمل الحي بغير حب ولا إرادة أصلاً فهذا ممتنع وإن تخيله (١٢) بعض الغالطين من النساك وظن أن كمال العبد أن لا يبقى له تخيله (١٢)

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ١١١.

<sup>(</sup>٢) «قال» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٣) في «د»: «الأموال والأنفس».

<sup>(</sup>٤) «وكل» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٥) قوله: «إلى الله تعالى» ساقط من «د» و «ش».

<sup>(</sup>٦) «وهم» ساقط من «د» و «ش».

<sup>(</sup>٧) في «ش»: «وإنهم».

<sup>(</sup>A) ساقط من «ش»، وفي «ص»: «ويدخلون النار».

<sup>(</sup>٩) في «ص»: «إن».

<sup>(</sup>۱۰) في «د» و«ش»: «وإنما».

<sup>(</sup>١١) في «د»: «ولو لم تخلق جنة».

<sup>(</sup>١٢) قوله: «ذلك للتمتع» ساقط من «د» و«ش»، وفيهما: «ويجب التقرب».

<sup>(</sup>١٣) في «د»: «من تخليه» وما أثبتناه في النص من المطبوعة وهو «إن تخليه». «مطبوعة الفتاوى»: (١٣/١٠).

إرادة أصلاً<sup>(۱)</sup>، فذاك لأنه تكلم في حال الفناء، والفاني الذي يشتغل بمحبوبه له إرادة ومحبة، ولكن لا يشعر بها، فوجود<sup>(۲)</sup> المحبة شيء والإرادة شيء<sup>(۳)</sup> والشعور بها شيء آخر، فلما لم يشعروا بها ظنوا انتفاءها، وهو غلط فالعبد لا يتصور أن يتحرك قط إلا عن حب وبغض وإرادة. ولهذا قال النبي على: «أصدق الأسماء الحارث وهمام»<sup>(3)</sup> فكل

وأخرجه الإمام أحمد في «مسنده»: (٤/ ٣٤٥). طبع المكتب الإسلامي وبهامشه «المنتخب». وخرجه الألباني في كتابه «إرواء الغليل»: (٤/ ٤٠٨ م ح ١١٧٨)، وعزاه إلى أبي داود والنسائي وأحمد والبيهقي، كلهم من طريق عقيل بن شبيب عن أبي وهب الجشمي، وقال: وهذا إسناد ضعيف، من أجل عقيل بن شبيب قال الذهبي: لا يعرف هو ولا الصحابي إلا بهذا الحديث. وقال الحافظ: مجهول. ولتمام الحديث شاهد مرسل صحيح خرجته في «الصحيحة»: رقم (١٠٤٠)، وقال أيضًا: (تنبيه: قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله تعالى - في «مجموع الفتاوى» ١٩٧٩: وقد ثبت في «صحيح مسلم» عن نافع عن عبد الله بن عمر أن النبي على قال: «أحب الأسماء إلى الله أوهامه كَالله عن عبد الله بن عمر أن النبي على عرب ومرة». وهذا من أوهامه كَالله من الله عن كتب من حفظه قلما يراجع كتابًا عندما يكتب فإن حديث ابن عمر في «صحيح مسلم»، كما قال، لكن دون قوله وأصدقها . . . إلخ. وإنما هذه الزيادة في حديث أبي وهب الجشمي هذا ولا تصح كما علمت، فاقتضى التنبيه) انتهى كلام الألباني.

<sup>(</sup>۱) انظر: بسط الكلام في المسألة في «الفتاوي» لابن تيمية: (١٠/ ٤٩٤).

<sup>(</sup>٢) في «د»: «فوجد»، وما أثبتناه في النص من المطبوعة وهو في «الفتاوي»: (١٠/ ٦٣).

<sup>(</sup>٣) في المطبوعة: «والإرادة الشيء» وهذا تصحيف. مطبوعة «الفتاوي»: (١٠/٦٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في «سننه»: ج٥، كتاب الأدب (٣٥)، باب (٢٩)، ح ٤٩٥، ولفظه هناك: حدثنا هارون بن عبد الله، حدثنا هشام بن سعيد الطلقاني أخبرنا محمد بن المهاجر الأنصاري قال: حدثني عقيل بن شبيب، عن أبي وهب الجشمي وكانت له صحبة \_ قال: قال رسول الله على: «تسموا بأسماء الأنبياء، وأحب الأسماء إلى الله عبد الله وعبد الرحمن، وأصدقها حارث وهمام وأقبحها حرب ومرة».

إنسان له حرث (۱) وهو العمل، وله هم وهو أصل الإرادة ولكن تارة يقوم بالقلب من محبة الله ما يدعوه إلى طاعته ومن إجلاله والحياء منه ما ينهاه عن معصيته] (۲) كما قال عمر \_ رضي الله عنه \_: (نعم العبد صهيب، لو لم يخف الله لم يعصه) (۳)، أي: هو لا يعصيه ولو لم يخفه فكيف إذا خافه (٤) فإن إجلاله وإكرامه لله يمنعه عن معصيته. فالراجي الخائف إذا تعلق خوفه ورجاؤه بالتعذب باحتجاب الرب عنه والتنعم بتجليه له، فمعلوم أن هذا من توابع محبته له، فالمحبة هي التي أوجبت محبة التجلي والخوف من الاحتجاب، وإن تعلق خوفه ورجاؤه بالتعذب بمخلوق والتنعم به فهو (٥) المحتجاب، وإن تعلق خوفه ورجاؤه بالتعذب بمخلوق والتنعم به فهو إنما يطلب ذلك بعبادة الله [المتضمنة لأصل المحبة (٢) ثم إنه إذا ذاق (٧) حلاوة محبة الله] (٨) وجدها أحلى من كل محبة، ولهذا يكون اشتغال أهل الجنة بذلك أعظم من كل شيء، كما في الحديث: «إن أهل الجنة يلهمون

<sup>=</sup> قلت: وهو كما قال الألباني، ففي "صحيح مسلم": ج٣، كتاب الآداب (٣٨)، ح٢٦ / ٢١٨، عن نافع عن ابن عمر - رضي الله عنهما ـ قال: قال رسول الله ﷺ: "إن أحبَّ أسمائكم إلى الله عبد الله وعبد الرحمن". فلم يرد في مسلم قوله: "أصدق الأسماء الحارث وهمام".

<sup>(</sup>۱) في «د»: «حارث».

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقوفين ساقط من «س» و «ش» و «ص».

<sup>(</sup>٣) انظر: «التعرف لمذهب أهل التصوف»: (ص٩٢)، و«قوت القلوب»: (١/ ٢٢٤)، و«المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة» للسخاوي: (ص٤٤٩).

<sup>(</sup>٤) «فكيف إذا خافه» ساقط من «ص» و «ش».

<sup>(</sup>٥) في «ش» و «د» : «فهذا» .

<sup>(</sup>٦) في «د»: «المستلزمة محبته».

<sup>(</sup>٧) في «د»: «وجد».

<sup>(</sup>A) ما بين المعقوفين ساقط من «ش».

التسبيح كما يلهمون النفس»(١)، وهذا يبين غاية تنعمهم بذكر الله ومحبته. فالخوف من التعذب بمخلوق والرجاء له يسوقه إلى محبة الله التي هي الأصل. وهذا كله ينبني على أصل المحبة، فيقال: قد نطق الكتاب والسنة بذكر محبة العباد المؤمنين لربهم، ومحبة الرب لعباده المؤمنين، كما في قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُوا أَشَدُ حُبًا لِللهِ ﴿(٢)، وقوله تعالى: ﴿ يُحِبُّهُم وَلَهُ يُولِهُ وَوَله تعالى: ﴿ يُحِبُّهُم وَلَهُ وَرَسُولِهِ وَجِهَا وَ فَي قوله تعالى: ﴿ أَحَبُ إِلَيْكُمُ مِن اللهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَا وَ فَي وَلَهُ عَالَى: ﴿ أَحَبُ إِلَيْكُمُ مِن اللهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَا وَ فَي وَله تعالى: ﴿ أَحَبُ إِلَيْكُمُ مِن اللهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَا وَ فَي النفو مِن كن سَيلِهِ ﴿ أَنَا لهُ وَلا اللهِ وَلا الله وَله وَله عَلى الله وَله وَله وَله الله وَله وَله الله وَله وَله الله عَلَى الله منه، كما يكره أن يلقى (٢) في النار»(٧). بل محبة رسول الله علي والأعمال الصالحة الواجبة (٨) وجبت بمحبة الله كما (٩) في قوله تعالى:

<sup>(</sup>۱) "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب الجنة . . . إلخ (٥)، باب في صفة الجنة وأهلها (٧)، ح٢٨٣٥، عن جابر قال: سمعت النبي عليه يقول: "إن أهل الجنة يأكلون فيها ويشربون ولا يتفلون ولا يبولون ولا يتغوطون ولا يتمخطون" قالوا: فما بال الطعام؟ قال: "جشاء ورشح كرشح المسك يلهمون التسبيح والتحميد كما يلهمون النفس".

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ١٦٥.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٥) «الصحيحين» بياض في «ص».

<sup>(</sup>٦) «كما يكره أن يلقى» مكانه محو في «د».

<sup>(</sup>۷) سبق تخریجه فی (ص۳۷۲).

<sup>(</sup>٨) قوله: «والأعمال الصالحة الواجبة» ساقط من «د» و «ش».

<sup>(</sup>٩) في «ش»: «كما قال في قوله».

﴿ أَحَبَ إِلَيْكُم مِنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ وكما في «الصحيحين» عن النبي عليه أنه قال: «والذي نفسي بيده لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين»(١).

وفي "صحيح البخاري" أن عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_ قال: "والله يا رسول الله لأنت أحب إليَّ من كل شيء، إلا من نفسي، فقال له (7): (7): (7) يا عمر حتى أكون أحب إليك من نفسك. قال: فوالله لأنت أحب إلي من نفسى. قال: الآن يا عمر (3).

وكذلك محبة صحابته وقرابته، كما في «الصحيح» عن النبي ﷺ أنه قال: «آية الإيمان محبة الأنصار، وآية النفاق بغض الأنصار»(٥)، وقال:

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج۱، كتاب الإيمان (۱)، باب وجوب محبة رسول الله ﷺ (۱٦)، ح٤٤، عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله ﷺ:

«لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين»، وهو في «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج۱، كتاب الإيمان (۲)، باب حب الرسول ﷺ من الإيمان (۸)، ح١٤، عن أنس ـ رضي الله عنه ـ بلفظ نحوه.

<sup>(</sup>٢) «له» ساقط من «ش».

<sup>(</sup>٣) «لا» ساقط من «ش».

<sup>(</sup>٤) "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١١، كتاب الأيمان والنذور (٨٣)، باب (٣)، ح٢٦٣٢، عن عبد الله بن هشام قال: "كنا مع النبي على وهو آخذ بيد عمر بن الخطاب، فقال له عمر: يا رسول الله، لأنت أحب إليً من كل شيء إلا نفسي، فقال النبي على: لا والذي نفسي بيده، حتى أكون أحب إليك من نفسك، فقال له عمر: فإنه الآن والله لأنت أحب إليً من نفسي. فقال النبي على:

<sup>(</sup>٥) «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري»: ج١، كتاب الإيمان (٢)، باب علامة الإيمان حب الأنصار (١٠)، ح١٧، عن أنس بلفظه إلا أن بدل قوله: «محبة» في البخاري: «حب».

«لا يبغض الأنصار رجل يؤمن بالله واليوم الآخر» (١) ، وقال على ـ رضي الله عنه ـ: «إنه لعهد النبي الأمي (٢) ﷺ إليَّ أنه لا يحبني إلا مؤمن ولا يبغضني إلا منافق» (٣).

وفي «السنن» أنه قال للعباس<sup>(٤)</sup>: «والذي نفسي بيده، لا يدخلون<sup>(٥)</sup> الجنة حتى يحبوكم لله ولقرابتي<sup>(٢)</sup> يعني: بني هاشم.

\_\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج۱، كتاب الإيمان (۱)، باب الدليل على أن حب الأنصار وعلي ـ رضي الله عنهم ـ من الإيمان . . . إلخ (٣٣)، ح٢٠، عن أبي هريرة بلفظه، وفي "ص" زيادة لم ترد في مسلم فلم أثبتها في النص وهي: "ولا يبغضني إلا منافق".

<sup>(</sup>۲) «الأمي» ساقط من «ش».

<sup>(</sup>٣) «صحيح مسلم» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١، كتاب الإيمان (١)، باب الدليل على أن من أحب الأنصار وعلي \_ رضي الله عنهم \_ من الإيمان . . . إلخ (٣٣)، ح٨٧، عن علي قال: والذي فلق الحبة وبرأ النسمة إنه لعهد النبيّ الأمي ﷺ إلى «أن لا يحبني إلا مؤمن، ولا يبغضني إلا منافق».

<sup>(3)</sup> العباس بن عبد المطلب عم رسول الله على، كنيته أبو الفضل، وأمه ابنة جناب بن كلب ابن مالك بن النمر بن قاسط، كان مولده قبل الفيل بثلاث سنين، ومات سنة ثنتين وثلاثين في خلافة عثمان بن عفان \_ رضي الله عنه \_، وهو ابن ثمان وثمانين سنة بالمدينة، وصلى عليه عثمان بن عثمان \_ رضي الله عنه \_. انظر: "صفة الصفوة" لابن الجوزى: (١/ ١٠ - ٥٠١)، و «مشاهير علماء الأمصار»: (ص.٩).

<sup>(</sup>٥) «لا يدخلون» بياض في «د».

<sup>(</sup>٦) أخرج الإمام أحمد في «مسنده»: (٢٠٧/١)، وفيه: عن عبد المطلب بن ربيعة قال: دخل العباس على رسول الله ﷺ فقال: يا رسول الله، إنا لنخرج فنرى قريشًا تحدث فإذا رأونا سكتوا. فغضب رسول الله ﷺ ودر عرق بين عينيه ثم قال: «والله لا يدخل قلب امرىء إيمان حتى يحبكم لله ولقرابتى».

وفي رواية في «مسند الإمام أحمد»: (١/ ٢٠٧ ـ ٢٠٨)، عن عبد الله بن الحارث عن=

وقد رُوي حديث عن ابن (١) عباس مرفوعًا أنه قال: «أحبوا الله لما يغذوكم به من نعمة وأحبوني بحب الله، وأحبوا أهل بيتي بحبي»(٢).

وأما محبة الرب سبحانه لعبده، فقال تعالى: ﴿ وَأَتَّخَذَ اللَّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا ﴾ (٣)، وقال تعالى: ﴿ وَأَحْسِنُواْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (٥)، ﴿ وَأَخْسِنُواْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (١)، ﴿ فَأَتِمُواْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (١)، ﴿ فَأَتِمُواْ لَكُمْ فَأَسْتَقِيمُواْ لَكُمْ فَأَسْتَقِيمُواْ لَكُمْ أَنْ اللّهَ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الْمُتَقِيمُ وَهُمَا السَّتَقَامُواْ لَكُمْ فَأَسْتَقِيمُواْ لَمُمُ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الْمُتَقِيمُ اللّهَ يُحِبُ الْمُتَقِيمَ ﴾ (٧)، ﴿ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الّذِيرَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ، صَفًا يُحِبُ الْمُتَقِيمَ ﴾ (١٥)، ﴿ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الّذِيرَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ، صَفًا اللّهَ يُحِبُ الْمُتَقِيمَ ﴾ (١٥)، ﴿ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الْذِيرَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ، صَفًا اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ الللللللللل

العباس بن عبد المطلب قال: قلت يا رسول الله، إن قريشًا إذا لقي بعضهم بعض لقوهم ببشر حسن. وإذا لقونا لقونا بوجوه لا نعرفها. قال: فغضب النبي على غضبًا شديدًا وقال: «والذي نفسي بيده لا يدخل قلب رجل الإيمان حتى يحبكم لله ولرسوله».

وأخرجه الترمذي بلفظ مقارب في «الجامع» بشرحه «التحفة»: (٢٦٣/١٠ ـ ٢٦٤، ح٧٤٧)، في أبواب المناقب، باب مناقب العباس، عن العباس بن عبد المطلب. وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح. وقال الشارح المباركفوري: (وأخرجه أحمد). ورواه ابن ماجه في المقدمة مع اختلاف عنه في اللفظ أيضًا: (١/٠٥)، وأخرجه الحاكم في «معرفة الصحابة»: (٣/ ٣٣٣)، وسكت عنه الذهبي.

<sup>(</sup>۱) «عن ابن» بياض في «د».

<sup>(</sup>٢) «سنن الترمذي»: ج٥، المناقب، ح٣٨٧٨، عن ابن عباس بلفظه، وقال الترمذي: هذا حديث حسن غريب إنما نعرفه من هذا الوجه.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ١٢٥.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة، الآية: ١٩٥، وقوله تعالى: ﴿وأحسنوا﴾ ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٦) سورة الحجرات، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٧) سورة التوبة، الآية: ٤.

 <sup>(</sup>٨) سورة التوبة، الآية: ٧.

كَأْنَهُ مِ بُنْيَكُنُّ مَّرْصُوصٌ ﴾ (١) ، ﴿ بَلَىٰ مَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ ، وَأَتَّقَىٰ فَإِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ (٢) .

وأما الأعمال التي يحبها الله، الواجبات (٣) والمستحبة، الظاهرة والباطنة فكثيرة معروفة، وكذلك حبه لأهلها، وهم المؤمنون أولياء الله المتقون. وهذه المحبة حق (٤) كما نطق بها الكتاب والسنة والذي عليه سلف الأمة وأئمتها وأهل السنة (٥) والحديث وجميع مشايخ الدين المتبعون (٢) وأئمة التصوف أن الله سبحانه محبوب بحب ذاته محبة حقيقية بل هي أكمل محبة ، فإنها (٧) كما قال تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا الشَّدُ عُبًّا لِللَّهِ ﴿ ) ، وكذلك هو (٩) \_ سبحانه وتعالى \_ يحب ما يحبه من عباده المؤمنين ، وما هو في الله (١٠) محبة حقيقية .

وأنكر (١١١) الجهمية حقيقة المحبة من الطرفين، زعمًا منهم أن المحبة

 <sup>(</sup>١) سورة الصف، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ٧٦.

<sup>(</sup>٣) في «ص»: «من الواجبات».

<sup>(</sup>٤) «حق» ساقط من «ص» و «ش».

<sup>(</sup>٥) قوله: «والذي عليه سلف الأمة وأثمتها وأهل السنة» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٦) قوله: «المتبعون وأئمة» ساقط من «ش».

<sup>(</sup>٧) «فإنها» ساقط من «ش».

<sup>(</sup>٨) سورة البقرة، الآية: ١٦٥.

<sup>(</sup>٩) «هو» ساقط من «ش».

<sup>(</sup>١٠) قوله: «وما هو في الله» ساقط من «د».

<sup>(</sup>۱۱) في «د»: «وأنكرت».

والجهمية: هم المنتسبون إلى جهم بن صفوان.

والجهمية: تطلق بمعنى عام ويقصد بهم نفاة الصفات، وتطلق أحيانًا بمعنى خاص ويقصد بها أتباع الجهم بن صفوان في آرائه. وأهمها: نفي الصفات، والقول بأن الله=

لا تكون إلا لمناسبة (١) بين المحب والمحبوب، وأنه لا مناسبة بين القديم والمحدث توجب المحبة (٢).

وكان أول من ابتدع هذا في الإسلام هو الجعد بن درهم (٣) في أوائل المائة الثانية، فضحى به خالد بن عبد الله القسري (٤) أمير العراق والمشرق بواسط. خطب الناس يوم الأضحى فقال: يا أيها الناس، ضحوا تقبل الله ضحاياكم، فإني مضح بالجعد بن درهم إنه زعم أن الله لم يتخذ إبراهيم

لا يعلم الشيء قبل وقوعه وأن الإنسان مجبور على كل أفعاله، والقول بفناء الجنة والنار، ونفي رؤية المؤمنين لربهم في الآخرة كالمعتزلة.

انظر: «الملل والنحل» للشهرستاني: (١/ ٨٦ ـ ٨٨)، و«الفرق بين الفرق» للبغدادي: (ص١٩٩ ـ ١٣٢)، و«مقالات الإسلاميين» للأشعرى: (١/ ١٣٢ ـ ٢٧٩).

وانظر كلام الدكتور/ محمد رشاد سالم عن الجهمية في «درء تعارض العقل والنقل» لابن تيمية: (٨١).

<sup>(</sup>۱) في «ش»: «قياسية» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٢) في «س»: «يوجب واجب فادوا به المحبة» هكذا وردت، ولعله «قاسوا به المحبة».

<sup>(</sup>٣) الجعد بن درهم: عداده في التابعين، مبتدع ضال زعم أن الله لم يتخذ إبراهيم خليلاً ولم يكلم موسى تكليمًا. فقتل على ذلك بالعراق يوم النحر. والقصة مشهورة، وللجعد أخبار كثيرة في الزندقة نسأل الله العافية. انظر: «لسان الميزان» لابن حجر: (١/ ١٩٩).

<sup>(</sup>٤) خالد بن عبد الله بن يزيد بن أسد البجلي، القسري الدمشقي، أمير العراقيين. قال ابن عدي: وهو عندي ضعيف. وقال العقيلي: لا يتابع على حديثه. وقال يحيى بن معين: إنه رجل سوء وكان يقع في علي بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ. عذب وقتل سنة ١٢٦هـ.

انظر: «الكاشف» للذهبي: (١/ ٣٧١)، و«ميزان الاعتدال»: (١/ ٦٣٣)، و«لسان الميزان»: (١/ ٣٩٦)، و«البداية والنهاية»: (١٠ / ١٧)، و«تهذيب التهذيب»: (٣/ ١٠٢).

خليلاً ولم يكلم موسى تكليمًا، تعالى الله عما يقوله الجعد علوًّا كبيرًا (١)، ثم نزل فذبحه (٢). وكان قد أخذ هذا المذهب عنه (٣) الجهم بن صفوان (٤)، فأظهره وناظر عليه، وإليه أضيف قول الجهمية، فقتله سلم (٥) ابن أحوز أمير خرسان بها، ثم انتقل ذلك إلى المعتزلة، أتباع عمرو بن (٢)

(٤) الجهم بن صفوان: هو جهم بن صفوان أبو محرز السمرقندي الراسبي، كان من موالي بني راسب ضال مبتدع رأس الجهمية، يكثر ذكره في كتب التاريخ والفرق وقال الطبري: إنه كان كاتبًا للحارث بن سريج الذي خرج في خراسان في آخر دولة بني أمية. وجهم من الجبرية الخالصة. وقد ظهرت بدعته بترمذ.

وتتلمذ على الجعد بن درهم ووافق الجهم المعتزلة في نفي الصفات الأزلية، وزاد عليهم بأشياء، قتله سلم بن أحوز بمرو في آخر دولة بني أمية سنة ثمان وعشرين ومائة. وقال عبد القاهر البغدادي في كتابه «الفرق بين الفرق»: (اتفقت أصناف الأمة على تكفيره).

انظر: «الملل والنحل» للشهرستاني: (١/ ٨٦)، و«الفرق بين الفرق» للبغدادي: (ص١٩٩ ـ ٢٠٠)، و «لسان الميزان» للأشعري: (١/ ٢٢٤)، و «لسان الميزان» لابن حجر: (٢/ ٢٤)، و «تاريخ الأمم والملوك»: (٩/ ٦٩).

(٥) في «د»: «مسلم».

(٦) سبقت ترجمة المعتزلة (ص٢٩٣).

وعمر بن عبيد هو عمر بن عبيد بن باب، أبو عثمان البصري المعتزلي، القدري، روى عن الحسن البصري وغيره، كان يسكن البصرة، وجالس الحسن وحفظ عنه واشتهر بصحبته، ثم أزاله واصل بن عطاء عن مذهب أهل السنة، فقال بالقدر ودعا إليه واعتزل أصحاب الحسن، وكان أبوه من شرطة الحجاج. قال ابن معين: لا يكتب حديثه. وقال النسائي: متروك الحديث. وقال أيوب ويونس: يكذب. وقال حميد: كان يكذب على الحسن. وكان يسب الصحابة. وقال الدارقطني وغيره: ضعيف.

<sup>(</sup>١) قوله: «تعالى الله عما يقوله الجعد علوًّا كبيرًا» ساقط من «د» و«ش».

<sup>(</sup>٢) أخرج هذه القصة البخاري في كتابه «خلق أفعال العباد»: (ص٧).

<sup>(</sup>٣) في «ش»: «عن» وهو خطأ ولعله تصحيف.

عبيد، وظهر قولهم أثناء خلافة الخليفة المتلقب<sup>(١)</sup> بالمأمون، حتى امتحن أئمة الإسلام ودعوا إلى الموافقة لهم على ذلك.

وأصل قولهم (٢) هذا (٣) مأخوذ عن المشركين والصابئة من البراهمة والمتفلسفة (٤) ومبتدعة أهل الكتاب، الذين يزعمون أن الرب ليس (٥) له صفة ثبوتية أصلاً وهؤلاء هم أعداء إبراهيم (١) الخليل عَلَيْتَكِلام ، وهم يعبدون الكواكب ويبنون الهياكل للعقول والنجوم وغيرها (٧) وهم ينكرون] (٨) في الحقيقة أن يكون إبراهيم خليلاً أو موسى (٩) كليمًا، لأن

مات بطريق مكة سنة ثلاث وأربعين ومائة، وقيل: سنة اثنتين، وقيل: سنة أربع.
 انظر: «التاريخ الكبير» لأبي عبد الله البخاري: (٦/ ٣٥٢)، و«ميزان الاعتدال»
 للذهبي: (٣/ ٢٧٣ \_ ٢٨٠)، و«تهذيب التهذيب» لابن حجر: (٨/ ٧٠ \_ ٢٧).

<sup>(</sup>۱) في «ص»: «الملقب».

<sup>(</sup>٢) «قولهم» ساقط من «ش».

<sup>(</sup>٣) «هذا» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٤) البراهمة انتسبوا إلى رجل يقال له: براهم، وهم المنكرون للنبوات أصلاً، ومنهم من يميل إلى مذهب الشابئة يميل إلى مذهب الثنوية، وأكثرهم على مذهب الصابئة ومناهجها، فمن قائل بالروحانيات، ومن قائل بالهياكل، ومن قائل بالأصنام. «الملل والنحل» للشهرستاني: (٢/ ٢٥٠).

والمتفلسفة: هم حكماء الروم واليونان، الذين قالوا: إن للعالم مبدعًا لا تدرك صفته العقول من جهة هويته، وإنما يدرك من جهة آثاره وهو الذي لا يعرف اسمه فضلاً عن هويته إلا من نحو أفاعيله، وإبداعه وتكوينه الأشياء. انظر: «الملل» للشهرستاني: (٢/ ٢١).

<sup>(</sup>٥) «ليس» ساقط من «د».

<sup>(</sup>٦) «إبراهيم» ساقط من «د».

<sup>(</sup>٧) في «د»: «وغيرها».

<sup>(</sup>A) ما بين القوسين ساقط من «س». تقدم قوس في (ص٤٤٧).

<sup>(</sup>٩) في «د»: «وموسى كليمًا».

الخلة: هي كمال المحبة المستغرقة للمحب. كما قيل:

قد تخللت مسلك الروح مني وبذا سمي الخليل خليلا ويشهد لهذا ما ثبت في «الصحيح» عن أبي سعيد عن النبي على أنه أنه قال: «لو كنت متخذًا (١) من أهل الأرض خليلاً، لاتخذت أبا بكر خليلاً، ولكن صاحبكم خليل الله (٢)، يعنى: نفسه.

وفي رواية (٣): «إني أبرأ إلى كل خليل من خلته، ولو كنت متخذًا من أهل الأرض خليلًا لاتخذت أبا بكر خليلًا (٤)».

وفي رواية: «إن الله اتخذني خليلًا، كما اتخذ إبراهيم خليلًا»<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>١) قوله: «كنت متخذًا» بياض في «د».

<sup>(</sup>٢) "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب فضائل الصحابة، باب فضائل أبي بكر الصديق ـ رضي الله عنه ـ (١)، ٣٨٣/ ٦، عن عبد الله بن مسعود ـ رضي الله عنه ـ بلفظه إلا أن بدل "أبا بكر": "ابن أبي قحافة" فهو بهذا اللفظ عن ابن مسعود، وليس عن أبي سعيد الخدري كما أورده الشيخ .

<sup>(</sup>٣) قوله: «يعني نفسه. وفي رواية» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٤) «خليلاً» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٥) "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب فضائل الصحابة (٤٤)، باب (١)، ح٧/٢٣٨٣، عن عبد الله بن مسعود قال: قال رسول الله ﷺ: «ألا إني أبرأ إلى كل خِلِّ من خله، ولو كنت متخذًا خليلاً لاتخذت أبا بكر خليلاً. إن صاحبكم خليل الله».

<sup>(</sup>٦) "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١، كتاب المساجد (٥)، باب (٣)، ح٣٢، عن جندب قال: سمعت النبي على قبل أن يموت بخمس، وهو يقول: "إني أبرأ إلى الله أن يكون لي منكم خليل، فإن الله تعالى قد اتخذني خليلاً، كما اتخذ إبراهيم خليلاً، ولو كنت متخذًا من أمتي خليلاً لاتخذت أبا بكر خليلاً . . . . الحديث.

فبين على أنه لا يصلح له أن يتخذ من المخلوقين خليلاً، وأنه لو يكن (١) ذلك لكان أحق الناس به، أبو بكر الصديق ـ رضي الله عنه ـ، مع أنه على قد وصف نفسه بأنه يحب أشخاصًا، كقوله لمعاذ: «والله إني لأحبك»(٢)، وكذلك قوله للأنصار (٣).

وكان زيد بن حارثة (٤) حب رسول الله ﷺ، وكذلك ابنه . . . . . . . .

<sup>(</sup>١) في «د»: «أمكن».

<sup>(</sup>٢) عن معاذ بن جبل ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله ﷺ أخذ بيده وقال: «يا معاذ، إني والله لأحبك، فلا تدعن في دبر كل صلاة أن تقول: اللهم أعني على ذكرك، وشكرك، وحسن عبادتك».

أخرجه الإمام أحمد في «مسنده»: (٥/٥) ٢٤٧\_).

وأخرجه النووي في «رياض الصالحين»: (ص٤٩٨)، وقال: رواه أبو داود بإسناد صحيح وقال ابن حجر في «فتح الباري»: (١٣٣/١)، في كتاب الدعوات (٨٠)، باب (١٨): (فقد ثبت عن معاذ بن جبل أن النبي على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك» فلا تدع دبر كل صلاة أن تقول: اللهم أعني على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك» أخرجه أبو داود والنسائي وصححه ابن حبان والحاكم) انتهى كلامه.

وقال الألباني في تحقيقه لكتاب «الكلم الطيب» لابن تيمية (ص٧٦): إسناده صحيح، ورجاله كلهم ثقات.

<sup>(</sup>٣) ورد في "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٧، كتاب مناقب الأنصار (٦٣)، باب قول النبي على للأنصار: أنتم أحب الناس إلي (٥)، ح٣٧٨، عن أنس بن مالك \_ رضي الله عنه \_ قال: جاءت امرأة من الأنصار إلى رسول الله على ومعها صبي لها فكلمها رسول الله على فقال: "والذي نفسي بيده إنكم أحب الناس إلى . مرتين".

<sup>(</sup>٤) هو زيد بن حارثة بن شراحيل بن كعب بن عبد العزى بن امرىء القيس ويكنى أبا أسامة، وهو مولى رسول الله ﷺ، أشهر مواليه، وهو حب رسول الله ﷺ، وأصابه سباء في الجاهلية، فاشتراه حكيم بن حزام لعمته خديجة بنت خويلد، فوهبته للنبي ﷺ =

أسامة <sup>(١)</sup> حيه <sup>(٢)</sup>.

[وقال له عمرو $^{(7)}$  بن العاص $^{(1)}$ : «أيّ الناس أحبُّ إليك؟ قال:

البدوة، وهو ابن ثماني سنوات، فأعتقه وتبناه، وكان يدعى زيد بن محمد حتى أنزل الله تعالى: ﴿ادعوهم لاَبائهم﴾ [الأحزاب: ٥] وهو من السابقين إلى الإسلام، وشهد بدرًا وما بعثه رسول الله على في سرية إلا أمره عليهم. وقتل زيد بن حارثة في مؤتة من أرض الشام في جمادى من سنة ثمان من الهجرة.

انظر: «أسد الغابة في معرفة الصحابة» لابن الأثير: (٢/ ٢٢٤ \_ ٢٢٧).

(۱) أسامة بن زيد بن حارثة مولى رسول الله ﷺ وابن حبه، كنيته أبو يزيد، وقد قيل: أبو محمد، ويقال: أبو زيد، توفي بعد أن قتل عثمان بن عفان بالمدينة.

انظر: «مشاهير علماء الأمصار»: (ص١١).

(٢) ورد في "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب فضائل الصحابة (٤٤)، باب (١٠)، ح٢٤٢٥، عن ابن عمر يقول: بعث رسول الله على أسامة ابن زيد، فطعن الناس في إمرته فقام رسول الله على فقال: "إن تطعنوا في إمرته، فقد كنتم تطعنون في إمرة أبيه من قبل. وايم الله إن كان لخليقًا للإمرة، وإن كان من أحب الناس إلى، وإن هذا لمن أحبِّ الناس إلى بعده".

وهو في "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي:  $\Lambda$  كتاب المغازي (٦٤)، باب ( $\Lambda$ ۷)، ح $\Lambda$ 8 عن عبد الله بن عمر - رضي الله عنهما - بلفظ نحوه.

(٣) بياض في «ص».

(3) في "ص": "ابن أبي وقاص" وهو خطأ، والصحيح إنما هو عمرو بن العاص راوي الحديث كما في مسلم. وهو الصحابي عمرو بن العاص بن وائل بن هشام السهمي القرشي أمير مصر. يكنى أبا عبد الله، وقد قيل: أبو محمد، من دهاة قريش، أسلم قبل الفتح في صفر سنة ثمان، وقيل: بين الحديبية وخيبر. وكان النبي على يدنيه ويقربه لمعرفته وشجاعته، وولاه غزاة ذات السلاسل، وولاه عمر فلسطين. ثم ولي مصر في زمن معاوية سنة ٣٨هـ، إلى أن مات سنة إحدى وستين، وقيل: ثلاث وأربعين. انظر: "مشاهير علماء الأمصار": (ص٥٥)، و"الإصابة" لابن حجر: (٣٢ ٢٣٢).

عائشة. (قال: فمن الرجال؟ قال: أبوها»(١). وقال لفاطمة ـ رضي الله عنها ـ: «يا بنية (٢) ، ألا تحبين ما أحب؟ قالت: بلى. قال: فأحبي عائشة (٣) (٤). وقال للحسن: «اللهم إني أحبه فأحبه، وأحب من يحبه (١) [(٦)]. وأمثال هذا كثير (٧).

فوصف نفسه بمحبة الأشخاص وقال: «إني أبرأ إلى كل خليل من خلته، ولو كنت متخذًا من أهل الأرض خليلاً لاتخذت أبا بكر خليلاً» (^^). فعلم أن الخلة أخص (٩) من مطلق المحبة بحيث هي (١٠) من كمالها

<sup>(</sup>۱) "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب فضائل الصحابة (٤٤)، باب (۱)، ح٢٣٨٤، عن عمرو بن العاص أن رسول الله على بيش ذات السلاسل فأتيته فقلت: أي الناس أحب إليك؟ قال: "عائشة". قلت: من الرجال؟ قال: "أبوها". قلت: ثم من؟ قال: عمر فعد رجالاً.

<sup>(</sup>٢) في «ش»: «بنته».

<sup>(</sup>٣) الحديث بطوله في "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب فضائل الصحابة (٤٤)، باب فضل عائشة (١٣)، ح٢٤٤٢، عن عائشة، وفيه: "أيْ بنية، ألست تحبين ما أحب؟" فقالت: بلي. قال: "فأحِبِّي هذه".

<sup>(</sup>٤) ما بين القوسين الصغيرين ساقط من «س».

<sup>(</sup>٥) "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب فضائل الصحابة (٤٤)، باب فضائل الحسن والحسين \_ رضي الله عنهما \_ (٨)، ح٢٤٢١، عن أبي هريرة بلفظه، إلا أن بدل: "وأحب" قوله: "وأحبت".

<sup>(</sup>٦) ما بين المعقوفين ساقط من «د»، إلا قوله: «وقال لفاطمة بنته: ألا تحبين ما أحب؟ قالت: بلي».

<sup>(</sup>٧) في «د»: «كثيرة».

<sup>(</sup>۸) سبق تخریجه فی (ص٤١٣) تحت رقم (٥).

<sup>(</sup>٩) قوله: «الخلة أخص» بياض في «د».

<sup>(</sup>١٠) في «س»: «نفى» وهذا تصحيف وهو خطأ.

وتخللها المحب<sup>(۱)</sup> حتى<sup>(۲)</sup> يكون<sup>(۳)</sup> المحبوب بها محبوبًا لذاته لا لشيء آخر؛ إذ المحبوب لشيء غيره، هو مؤخر في الحب عن ذلك الغير، ومن كمالها لا تقبل الشركة والمزاحمة<sup>(3)</sup>؛ لتخللها المحب، ففيها كمال التوحيد وكمال الحب. فالخلة<sup>(٥)</sup> أيضًا تنافي<sup>(٢)</sup> المزاحمة، أو تقدم الغير بحيث يكون المحبوب محبوبًا لذاته محبة لا يزاحمه فيها غيره، وهذه المحبة لا تصلح إلا لله ـ تعالى ـ فلا يجوز أن يشركه<sup>(٧)</sup> غيره<sup>(٨)</sup> فيما يستحقه من المحبة، وهو محبوب لذاته وكل<sup>(٩)</sup> ما يحب غيره إذا كان محبوبًا بحق فإنما يحب لأجله، وكل ما أحب لغيره فمحبته باطلة، فالدنيا ملعونة معلون ما فيها إلا ما كان لله ـ تعالى<sup>(١٠)</sup>.

وإذا كانت الخلة كذلك، فمن المعلوم أن من أنكر أن يكون الله محبوبًا لذاته ينكر مخاللته. وكذلك أيضًا إن أنكر محبته لأحد من عباده

<sup>(</sup>١) في «ص» و«د» و «ش»: «للحب»، وفي «ص»: «للحب بحب».

<sup>(</sup>٢) «حتى» ساقط من «ص» و «س» و «ش»، و في «ص» بدلاً منها: «أن».

<sup>(</sup>٣) في اس و (ش): (بكون).

<sup>(</sup>٤) الواو ساقط من «س» و «ص» و «ش»، وفي «س»: «المتزاحمة».

<sup>(</sup>٥) في «س» و «ص» و «ش»: «ومن الخلة».

<sup>(</sup>٦) في اص»: «ما ينافي»، وفي «ش»: «ما تنافي».

<sup>(</sup>٧) في «س»: «بشرك».

<sup>(</sup>۸) «غيره» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٩) في «س»: «وكما» وهو خطأ لأنه تصحيف.

<sup>(</sup>١٠) أخرج الترمذي في «سننه»: ج٤، كتاب الزهد، (٣٧)، باب (١٤)، ح٢٣٢٢، عن أبي هريرة - رضي الله عنه ـ يقول: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «ألا إن الدنيا ملعونة ملعون ما فيها إلا ذكر الله وما والاه وعالم أو متعلم». قال أبو عيسى: هذا حديث حسن غريب.

فهو ينكر أن يتخذه خليلاً، بحيث يحب الرب ويحبه (۱) العبد على أكمل ما يصلح للعبادة (۲). وكذلك تكليمه لموسى عَلَيْتَلِلاً أنكروه؛ لإنكارهم أن يقوم به صفة من الصفات (۳)، أو فعل من الأفعال، فكما ينكرون أن يتصف بحياة أو قدرة أو علم، أو أن يستوي أو يجيء، فكذلك (٤) ينكرون أن يتكلم أو يكلم (٥). فهذا حقيقة قولهم: ﴿ كَذَلِك قَالَ ٱلّذِيك مِن قَبِّلهِم مِن مَلُولُهُم (٢) تَشَبَهَت قُلُوبُه م (٧)، لكن لما كان الإسلام ظاهرًا والقرآن متلوًا لا يمكن جحده لمن أظهر الإسلام. أخذوا يلحدون في أسماء الله ويحرفون الكلم عن مواضعه فتأولوا محبة العباد له بمجرد محبتهم لطاعته أو التقرب إليه. وهذا جهل عظيم فإن محبة التقرب إلى المتقرب (٨) إليه تابع لمحبته وفرع عليها (٩).

فمن لا يحب الشيء لا يمكن أن يحب التقرب إليه؛ إذ التقرب (١٠) وسيلة ومحبة الوسيلة تبع لمحبة المقصود، فيمتنع أن تكون الوسيلة إلى

<sup>(</sup>١) في «ص»: «كلما يحب ذلك العبد».

وفي «س» و «ش» ساقط قوله: «ويحبه».

<sup>(</sup>٢) في «ص» و «د»: «للعباد».

<sup>(</sup>٣) قوله: «صفة من الصفات» ساقط من «ش».

<sup>(</sup>٤) في «س» و «ش»: «وكذلك».

<sup>(</sup>٥) «أو يكلم» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٦) قوله تعالى: ﴿مثل قولهم﴾ ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة، الآية: ١١٨.

<sup>(</sup>A) في «ش»: «التقرب» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٩) في «س» و «ش» و «ص»: «و فرع عليه».

<sup>(</sup>١٠) قوله: «إليه إذ التقرب» ساقط من «ش».

الشيء (۱) هي (۲) المحبوب (۳) دون، الشيء المقصود بالوسيلة، وكذلك العبادة والطاعة. وإذا قيل في المطاع المعبود: إن هذا يحب (۱) طاعته وعبادته فإن محبة ذلك تبع لمحبته، وإلا فمن لا يحب لا تحب (۱۰) طاعته وعبادته، ومن كان لا يعمل لغيره إلا لعوض (۲) يناله منه، أو لدفع عقوبة، فإنه يكون معاوضًا له (۷) أو مفتديًا منه، لا يكون محبًّا له (۸)، ولا يقال: إن هذا يحبه، ويفسر ذلك بمحبته طاعته وعبادته (۹)، فإن محبة المقصود وإن استلزمت محبة الوسيلة أو غير محبة (۱۱) الوسيلة، فإن ذلك يقتضي أن يعبر (۱۱) بلفظين: محبة العوض، والسلامة عن محبة العمل، أما محبة الله فلا تعلق لها بمحبة مجر د (۱۲) العه ض.

<sup>(</sup>۱) «إلى الشيء» ساقط من «س» و «ش».

<sup>(</sup>٢) في «س» و «ش»: «في» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٣) في «ص»: «المحبوبة».

<sup>(</sup>٤) في «ص»: «تجب».

<sup>(</sup>٥) في «س»، و«د» و «ش»: «يحب».

<sup>(</sup>٦) في «د»: «لغرض».

<sup>(</sup>٧) «له» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٨) قوله: «مفتديًا منه، لا يكون محبًا له» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٩) «وعبادته» ساقط من «س».

<sup>(</sup>۱۰) اتفقت النسخ «س» و «ص» و «ش» و «د» على عبارة لا يستقيم عليها الكلام وهي «أو غير محبة المقصود عن محبة الوسيلة»، وما أثبت في النص بدلاً عنها وهو «أو غير محبة الوسيلة» من مطبوعة «الفتاوى»: (٧٠/١٠)، ومطبوعة الخطيب: (ص٦٩)، وبها يستقيم الكلام.

<sup>(</sup>١١) في «د»: «تقتضتي أن يغير» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>۱۲) في «د»: «بمجرد»، وفي مطبوعة «الفتاوى» (۱۰/ ۷۰)، ومطبوعة الخطيب (ص٦٩): «بمجر د محبة».

ألا ترى أن من استأجر أجيرًا بعوض لا يقال: إن الأجير يحبه لمجرد<sup>(1)</sup> ذلك. بل قد يستأجر الرجل من لا يحبه بحال، بل من يبغضه. وكذلك من افتدى<sup>(7)</sup> نفسه بعمل من<sup>(7)</sup> عذاب<sup>(3)</sup> معذب لا يقال: إنه يحبه، بل يكون<sup>(6)</sup> مبغضًا له، فعلم أن ما وصف الله به عباده المؤمنين من أنهم يحبونه<sup>(7)</sup> يمتنع أن لا يكون معناه إلا مجرد<sup>(۷)</sup> محبة العمل الذي ينالون<sup>(۸)</sup> به بعض الأعراض<sup>(۹)</sup> المخلوقة من غير أن يكون ربهم لا يحب (۱۰) أصلًا (۱۱).

وأيضًا فلفظ العبادة متضمن للمحبة مع الذل كما تقدم (١٢) ولهذا كان الحب للبشر (١٣) على طبقات:

أحدها: العلاقة \_ وهو تعلق القلب بالمحبوب.

ثم الصبابة - وهو انصباب القلب إليه.

<sup>(</sup>۱) في «س» و «ش»: «بمجرد».

<sup>(</sup>۲) في «س»: «أفدى» وهذا تصحيف.

<sup>(</sup>٣) في «د»: «عن».

<sup>(</sup>٤) في «س»: «عذاب الله» وهو خطأ من الناسخ.

<sup>(</sup>٥) في «ص»: «بل كثيرًا ما يكون».

<sup>(</sup>٦) في «ش» و «س»: «يحبوه به» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٧) في «س» و «د» و «ش»: «بمجرد».

<sup>(</sup>A) قوله: «العمل الذين ينالون» بياض في «د».

<sup>(</sup>٩) في «د»: «الأعواض»، وفي «س» و «ش»: «الأغراض».

<sup>(</sup>١٠) في «د»: «محبوبًا»، وفي «س» و«ش»: «محبوبًا به».

<sup>(</sup>۱۱) «أصلاً» بياض في «د».

<sup>(</sup>١٢) تقدم في (ص. . . ، وما بعدها).

<sup>(</sup>۱۳) «للبشر» ساقط من «د».

ثم الغرام ـ وهو الحب اللازم.

ثم العشق، وآخر المراتب هو التتيم (1)، وهو التعبد للمحبوب (1). والمتيم (1) المعبد (1) وتيم الله عبد الله.

فإن المحب يبقى قلبه معبدًا (٥) مذللاً (١٦) لمحبوبه. وأيضًا فاسم الإنابة إليه يقتضي (٧) المحبة أيضًا، وما أشبه ذلك من الأسماء كما تقدم. وأيضًا فلو كان هذا الذي قالوه حقًا لكان ذلك مجازًا لما فيه من الحذف، والإضمار والمجاز لا يطلق إلا بقرينة (٨) تبين المراد. ومعلوم أن ليس في كتاب الله وسنة رسوله ما ينفي أن يكون الله محبوبًا، وأن لا يكون المحبوب (٩) إلا الأعمال لا في (١١) المتصلة ولا(١١) المتصلة ولا(١١) المنفصلة، بل ولا في العقل أيضًا، وأيضًا (١١) فمن علامات المجاز صحة

<sup>(</sup>١) في «س»: «التتميم» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٢) في «س»: «المحبوب» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٣) في «س»: «المتم» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٤) في «د»: «المبعد» وهذا تصحيف وهو خطأ، وفي «س»: «المعبود» وهذا تحريف خطأ.

<sup>(</sup>٥) في «د»: «مبعد» وهذا تصحيف، وفي «س»: «معبودًا» وهذا تحريف وكلاهما خطأ.

<sup>(</sup>٦) في «س»: «مذلولا».

<sup>(</sup>٧) في «س» و «ش»: «تقتضي».

<sup>(</sup>٨) في «ص»: «لقرينه».

<sup>(</sup>٩) في «س»: «محبوبا».

<sup>(</sup>١٠) قوله: «الأعمال لا في» بياض في «د»، وفي «س» ساقط: «لا».

<sup>(</sup>١١) في «د»: «الأدلة».

<sup>(</sup>۱۲) «لا» ساقط من «س».

<sup>(</sup>۱۳) «وأيضًا» ساقط من «ص» و «د» و «س».

إطلاق نفيه (۱) ، فيجب أن يصح (۲) إطلاق القول: بأن الله لا يُحَبُّ ولا يُحِب، كما أطلق إمامهم الجعد بن درهم أن الله لم يتخذ إبراهيم خليلًا، ولم يكلم موسى تكليمًا، ومعلوم (٣) أن هذا ممتنع بإجماع المسلمين.

فعلم دلالة الإجماع على أن هذا ليس مجازًا، بل هي (٤) حقيقة، وأيضًا فقد فرق الله (٥) بيَّن محبته ومحبة العمل له، في قوله تعالى: ﴿ أَحَبَّ إِلَيْكُم مِّرَ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ وَ اللهِ اللهِ وَرَسُولِهِ اللهِ وَحَبّة ومحبة رسوله، في قوله تعالى: [﴿ أَحَبَّ إِلَيْكُم مِن اللّهِ وَرَسُولِهِ ﴾] (٨) فلو كان المراد بمحبته ليس إلا محبة العمل، لكان هذا تكريرًا أو من باب عطف الخاص على العام، وكلاهما على خلاف ظاهر الكلام الذي لا يجوز المصير إليه إلا بدلالة تبين المراد. وكما أن محبته لا يجوز أن تفسر بمجرد محبة رسوله، فكذلك لا يجوز تفسيرها بمجرد محبة العمل له. وإن كانت محبته تستلزم محبة رسوله ومحبة العمل به، وأيضًا فالتعبير بمحبة الشيء عن مجرد محبة طاعته لا (٩)

<sup>(</sup>۱) بياض في «ص» محل «نفيه».

<sup>(</sup>٢) في «س»: «ألا يصح» وهو خطأ مخالف لما قبله.

<sup>(</sup>٣) في «س» و «ش»: «وممنوع» وهذا تحريف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٤) «هي» ساقطة من «د».

<sup>(</sup>٥) لفظ الجلالة ساقط من «س» و «د» و «ش».

<sup>(</sup>٦) سورة التوبة، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>V) «كما فرق» ساقط من «س».

<sup>(</sup>A) ما بين المعقوفين ساقط من «ش».

<sup>(</sup>٩) «لا» ساقط من «ص» و«س» وهو بياض في «س» وفي «د»: «تكون»، وفي مطبوعة «الفتاوى» (٧٢/١٠)، ومطبوعة الخطيب (ص٦٩): «لا عن محبة نفسه»، و«لا» التي أثبتت في النص من نسخة العراق.

بمحبة (١) نفسه أمر (٢) لا يعرف في اللغة لا حقيقة ولا مجازًا، فحمل الكلام عليه تحريف محض أيضًا (٣).

وقد قررنا في مواضع من القواعد<sup>(3)</sup> الكبار أنه لا يجوز أن يكون غير الله محبوبًا مرادًا لذاته، كما لا يجوز أن يكون غير الله موجودًا بذاته، بل لا رب إلا الله، ولا إله غيره. والإله: هو<sup>(0)</sup> المعبود الذي<sup>(7)</sup> يستحق<sup>(۷)</sup> أن يحب لذاته، ويعظم لذاته، بكمال<sup>(A)</sup> المحبة والتعظيم، وكل مولود يولد<sup>(P)</sup> على الفطرة، فإن الله<sup>(11)</sup> سبحانه فطر القلوب على أنه ليس في محبوباتها ومراداتها ما تطمئن إليه وتنتهي إليه إلا الله وحده، وإلا فكل<sup>(11)</sup> من<sup>(11)</sup> مطعوم<sup>(11)</sup> وملبوس ومنظور ومسموع ما أحبه المحب<sup>(11)</sup> من<sup>(11)</sup> مطعوم<sup>(11)</sup> وملبوس ومنظور ومسموع

<sup>(</sup>۱) في «د»: «محبة نفسه».

<sup>(</sup>۲) في «د» و «س»: «أمرا».

<sup>(</sup>٣) «أيضًا» ساقط من «س» و «ش».

<sup>(</sup>٤) انظر على سبيل المثال: «الفتاوى» لابن تيمية: (٦٠٧/١٠)، وانظر: «قاعدة المحبة» المخطوطة بقسم المخطوطات بجامعة الإمام محمد بن سعود برقم (٩٣٣) فيلم.

<sup>(</sup>٥) في «ش»: «وهو الإله».

<sup>(</sup>٦) «الذي» ساقط من «ش».

<sup>(</sup>٧) في «ش»: «المستحق».

<sup>(</sup>A) في «س» و «د» و «ش»: «كمال».

<sup>(</sup>٩) «يولد» ساقط من «س» و «ش».

<sup>(</sup>۱۰) في «ص»: «فالله».

<sup>(</sup>۱۱) في «د»: «فما»، وفي «س» و«ش»: «كما».

<sup>(</sup>١٢) في «د»: «المحبوب»، وفي «س» و «ش»: «المحبين» وهو خطأ بدليل الضمير في «نفسه».

<sup>(</sup>۱۳) «من» ساقط من «س» و «ش».

<sup>(</sup>١٤) في «س»: «فطعوم»، وفي «ش»: «فمطعوم» وكلاهما تصحيف.

وملموس، يجد في (١) نفسه أن قلبه يطلب شيئًا (٢) سواه، ويحب أمرًا غيره يتألهه، ويصمد إليه، ويطمئن إليه (٣) ويرى ما يشبهه (٤) من هذه الأجناس، ولهذا قال سبحانه وتعالى في كتابه: ﴿ أَلَا بِنِكِ رَاللَّهِ تَطَّمَهِ أَلْقُلُوبُ (٥).

وفي الحديث الصحيح عن عياض بن حمار (٦) عن النبي على عن الله تعالى أنه قال: «إني خلقت عبادي حنفاء، فاجتالتهم الشياطين، وَحَرَّمَتْ عليهم ما أَحْللتُ لهم، وأمرَتهم أن يشركوا بي ما لم أنزل به سلطانًا» (٧).

كما في «الصحيحين» عن أبي هريرة عن النبي ﷺ أنه قال: «كل مولود يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه وينصرانه ويمجسانه، كما تنتج البهيمة (^)

<sup>(</sup>۱) في «س» و «ش»: «من».

<sup>(</sup>٢) «شيئًا» ساقط من «س» و «ش».

<sup>(</sup>٣) «ويطمئن إليه» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٤) في «د»: «ما أشبهه».

<sup>(</sup>٥) سورة الرعد، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٦) عياض بن حمار بن أبي حمار المجاشعي الدارمي التميمي نزل بالبصرة من كرام الصحابة، وروى عن النبي على ثلاثين حديثًا ومات سنة خمسين من الهجرة ـ رضي الله عنه ـ. انظر: «مشاهير علماء الأمصار»: (ص٤٠).

<sup>(</sup>٧) هو حديث طويل أخرجه مسلم في "صحيحه" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب (٥١)، باب (١٦)، ح٥٢٨/٣٢، عن عياض بن حمار المجاشعي أن رسول الله على قال ذات يوم في خطبته: «ألا إن ربي أمرني أن أعلمكم ما جهلتم مما علمني. يومي هذا كل مال نحلته عبدًا حلال. وإني خلقت عبادي حنفاء كلهم. وإنهم أنتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم. وحرمت عليهم ما أحللت لهم. وأمرتهم أن يشركوا بي ما لم أنزل به سلطانًا . . . " إلخ الحديث.

وأخرجه الإمام أحمد في «مسنده»: (٤/ ١٦٢) من حديث عياض بن حمار المجاشعي.

<sup>(</sup>A) بياض في «د».

بهيمة (١) جمعاء، هل تحسون فيها من جدعاء». ثم يقول أبو هريرة - رضي الله عنه -: اقرأوا إن شئتم ﴿ فِطْرَتَ اللّهِ الَّتِي فَطَرَ النّاسَ عَلَيْهَ الْا بُدِيلَ لِخَلْقِ اللّهِ ذَلِكَ اللّهِ عنه -: اقرأوا إن شئتم ﴿ فِطْرَتَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ على محبته ذَلِكَ اللّهِ الكمال (٦)، وأيضًا فكل (١) ما فطرت القلوب على محبته من (٤) نعوت الكمال فإن (١) الله هو المستحق [لأعلى الكمال (٦)، وكل ما في غيره من محبوب فهو منه (٧) سبحانه وتعالى، فهو المستحق (٨) لأن ما في غيره من محبوب فهو منه (١) سبحانه وتعالى، فهو المستحق الله الحقيقة والكمال وإنكار محبة العبد لربه، هو (٩) في الحقيقة إنكار لكونه (١٠) إلمّا معبودًا (١١)، كما أن (١٢) إنكار محبته لعبده يستلزم إنكار لكونه (١٠)

والحديث في "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٣، كتاب الجنائز (٢٣)، باب (٧٩)، ح١٣٥٨، عن أبي هريرة بلفظ نحه.

وأخرجه مسلم في (صحيحه) ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج، كتاب القدر (٤٦)، باب (٦)، ح/٢٦٥٨/ ٢٢، عن أبي هريرة بلفظ نحوه.

- (٣) في (ص): (فكما) وهذا تصحيف.
  - (٤) «من» ساقط من «ص».
    - (٥) في «ص»: «فالله». ٰ
- (٦) في «د»: «له على الكمال»، وفي «س»: «لكل كمال».
  - (٧) «منه» ساقط من «س».
  - (٨) ما بين المعقوفين ساقط من «ش».
    - (٩) في «د»: «فهو».
  - (۱۰) في «س» و «ص» و «ش»: «كونه».
  - (١١) في «س»: «إله»، وفي «ش»: «معبود» وهو خطأ.
    - (۱۲) «أن» ساقط من «س».

<sup>(</sup>۱) «بهيمة» ساقط من «س» و «ص» و «ش».

<sup>(</sup>٢) سورة الروم، الآية: ٣٠.

إنكار مشيئته، وهو مستلزم (۱) إنكار كونه ربًا خالقًا، فصار إنكارها (۲) مستلزمً (۳) لإنكار كونه رب العالمين. ولكونه إله العالمين (٤)، وهذا هو (٥) قول أهل التعطيل والجحود، ولهذا اتفقت الأمتان (٢) قبلنا على ما عندهم من مأثور (٧) وأحكام عن (٨) موسى وعيسى صلوات الله عليهما وسلامه أن أعظم الوصايا (٩): أن تحب الله بكل قلبك وعقلك وقصدك (١٠٠) وهذا هو (١١) حقيقة الحنيفية ملة إبراهيم، التي هي أصل شريعة (١٢) التوراة والإنجيل (١٢) والقرآن، وإنكار ذلك هو مأخوذ عن المشركين (١٤)

<sup>(</sup>۱) في «س» و «ش»: «يستلزم».

<sup>(</sup>۲) في «ص»: «إنكارهما».

<sup>(</sup>٣) في «س»: «مستلزم».

<sup>(</sup>٤) قوله: «ولكونه إله العالمين» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٥) «هو» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٦) في «ص»: «الأنبياء» وهذا تحريف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٧) في «س» و «ص» و «ش»: «أمور».

<sup>(</sup>۸) (عن) ساقط من (س) و (ص) و (ش).

<sup>(</sup>٩) في «س» و«ص» و «ش»: «الوصية التي هي أن يا موسى» وجاء في الكتاب المقدس إنجيل متى (٢٦/ ٣٦ \_ ٣٧)، في بيان الوصية العظمى ما نصه: (.. قائلاً يا معلم أية وصية هي العظمى في الناموس؟ فقال له يسوع: تحب الرب إلهك من كل قلبك، ومن كل نفسك، ومن كل فكرك، هذه هي الوصية الأولى والعظمى) اهـ.

<sup>(</sup>۱۰) «وقصدك» ساقط من «س» و «ص» و «ش».

<sup>(</sup>۱۱) «هو» بياض في «د».

<sup>(</sup>١٢) «شريعة» ساقط من «س» و«ص» و«ش»، وفي «س» و«ش» و«ص»: «في التورأة».

<sup>(</sup>١٣) «والإنجيل» بياض في «د».

<sup>(</sup>١٤) في «ص»: «من شركة الصابئين»، وفي «س» و«ش» هكذا: «مما يسر له»، وفي «ص»: «والصابئون» وهو خطأ؛ لأن المعطوف يأخذ حكم المعطوف عليه.

والصابئين أعداء إبراهيم الخليل، ومن وافقهم على ذلك من متفلسف أو متكلم أو متفقه أو مبتدع (١) أخذه من هؤلاء (٢)، وظهر ذلك في القرامطة الباطنية من (٣) الإسماعيلية (٤)، ولهذا قال الخليل إمام الحنفاء صلوات الله عليه وسلامه: ﴿ أَفَرَءَ يَتُمُ مَا كُنتُم تَعَبُدُونَ ﴿ أَنتُم وَاللَّهُ مُن اللَّهُ ال

وقال أيضًا<sup>(٢)</sup>: ﴿ لَا ٓ أُحِبُّ ٱلْآفِلِينَ ﴾ (٧)، وقال تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ شِي إِلَّا مَنْ أَقَى ٱللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾ (٨)، وهو السليم من الشرك.

وأما قولهم: إنه لا مناسبة بين المحدث والقديم توجب محبته له وتمتعه (٩)

<sup>(</sup>۱) «أو مبتدع» ساقط من «س» و «ش».

<sup>(</sup>٢) قوله: «أو متفقه أو مبتدع أخذه من هؤلاء» بياض في «ص».

<sup>(</sup>٣) «من» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٤) القرامطة من الباطنية، وهم الذين ينتسبون إلى حمدان بن الأشعث الذي كان يلقب بقرمط، وأشهر ألقابهم الباطنية، وإنما لزمهم هذا اللقب لحكمهم بأن لكل ظاهر باطنًا، ولكل تنزيل تأويلًا، وقد ادعى بعض دعاتهم ميمون بن ديصان أنه من ولد محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق، فسموا بالإسماعيلية، مع أن محمد بن إسماعيل مات صغيرًا ولم يعقب.

انظر: «الفرق بين الفرق» للبغدادي: (ص٢٦٥ ـ ٢٩٩)، و«الملل والنحل» للشهرستاني: (ص١٩١ ـ ١٩٨).

<sup>(</sup>٥) سورة الشعراء، الآيات: ٧٥\_٧٧.

<sup>(</sup>٦) «أيضًا» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٧) سورة الأنعام، الآية: ٧٦.

<sup>(</sup>٨) سورة الشعراء، الآيتان: ٨٨\_٨٩.

<sup>(</sup>٩) في «ش»: «تمنعه»، وفي «س»: تمتع»، وكلاهما تصحيف وهو خطأ.

بالنظر إليه (١) فهذا (٢) الكلام مجمل، فإن أرادوا بالمناسبة أنه ليس بينهما  $(^{(1)})$  فهذا حق، وإن أرادوا (٥) أنه ليس بينهما من المناسبة ما بين الناكح والمنكوح، والآكل والمأكول ونحو ذلك (٢)، فهذا (٧) أيضًا حق وإن (٨) أرادوا أنه لا مناسبة بينهما توجب أن يكون أحدهما محبًّا عابدًا، والآخر محبوبًا معبودًا (٩)، فهذا هو رأس المسألة، فالاحتجاج به مصادرة (١١) على (١١) المطلوب. ويكفي في ذلك المنع. ثم يقال:

<sup>(</sup>۱) ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية في كتاب «الاستقامة»: (۹۷/۲) أن هذا القول قد ذكره أبو المعالي الجويني في «الرسالة النظامية» وقال: وذكره أبو الوفاء بن عقيل في بعض كتبه.

<sup>(</sup>٢) في «ش»: «فلهذا» وهذا تصحيف.

<sup>(</sup>٣) «بينهما» ساقط من «س» و «ش».

<sup>(</sup>٤) في «س» و «ش»: «بولد» وهذا تصحيف.

<sup>(</sup>٥) في «ش»: «أراد» وهذا تصحيف.

<sup>(</sup>٦) في «د»: «هذا».

<sup>(</sup>٧) في «س»: «وهذا».

<sup>(</sup>A) في «س»: «فإن».

<sup>(</sup>٩) في «ص»: «محبا»، وفي «ش»: «معبود»، وكلاهما تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>۱۰) في «ص» و«د»: «معادره»، وفي «س» و«ش»: «معاذره»، وما أثبتناه في النص من مطبوعة «الفتاوى» لابن تيمية: (۱۰/ ۷۶).

<sup>(</sup>۱۱) في «د»: «عن».

والمصادرة على المطلوب: هي التي تجعل النتيجة جزء القياس أو يلزم النتيجة جزء من القياس، كقولنا الإنسان بشر، وكل بشر ضحاك ينتج الإنسان ضحّاك فالكبرى ههنا والمطلوب شيء واحد؛ إذ البشر والإنسان مترادفان وهو اتحاد المفهوم فيكون الكبرى والنتيجة شيء واحد.

انظر: «التعريفات» للجرجاني: (ص٣٣١).

بل (۱) لا مناسبة تقتضي المحبة الكاملة إلا المناسبة (۲) التي بين المخلوق والخالق الذي لا إله غيره، الذي هو في السماء إله وفي الأرض إله وله المثل الأعلى في (۳) السموات والأرض. وحقيقة قول هؤلاء جحد كون الله معبودًا (٤) في الحقيقة، ولهذا وافق (٥) على هذه المسألة طوائف من صوفية (٦) المتكلمين الذين ينكرون أن يكون الله محبًا في الحقيقة، فأقروا بكونه محبوبًا ومنعوا كونه (١) محبًا لأنهم تصوفوا مع ما كانوا عليه من قول أولئك المتكلمة، فأخذوا عن الصوفية مذهبهم (٨) في المحبة، [وإن كانوا قد يختلطون (٩) فيه، وأصل إنكارها إنما هو قول المعتزلة ونحوهم من الجهمية] (١٠). فأما (١١) محبة الرب عبده فهم لها أشد إنكارًا ومنكر وها (١٢) قسمان:

<sup>(</sup>۱) «بل» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٢) قوله: «إلا المناسبة»: ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٣) «في» ساقط من «د».

<sup>(</sup>٤) في «ش»: «معبود» وهذا تصحيف.

<sup>(</sup>٥) في «ش»: «وفق» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٦) في (د): (صوفة).

<sup>(</sup>٧) «كونه» ساقط من «ش».

<sup>(</sup>A) في «س»: «مذهبه» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٩) في «ص»: «يغلطون».

<sup>(</sup>١٠) ما بين المعقوفين ساقط من «س» و «ش».

<sup>(</sup>۱۱) في «ص»: «وأما».

<sup>(</sup>١٢) في «س»: «ومكروها» وهذا تصحيف وهو خطأ.

قسم يتأولونها بنفس المفعولات التي يحبها العبد، فيجعلون محبته (۱) نفس خلقه. وقسم يجعلونها نفس إرادته لتلك (7) المفعولات. وقد بسطنا الكلام في (7) ذلك في (7) قواعد الصفات والقدر» وليس هذا موضعها.

ومن المعلوم أنه قد دل الكتاب والسنة، واتفاق سلف الأمة (٤) على أن الله يحب ويرضى ما أمر بفعله من واجب ومستحب، وإن لم يكن ذلك موجودًا وعلى أنه (٥) قد يريد وجود أمور يبغضها ويسخطها من الأعيان والأفعال؛ كالفسوق والكفر (٦)، وقد قال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ لَا يُحِبُ الفَسَادَ ﴾ (٧)، وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ لَا يُحِبُ الفَسَادَ ﴾ (٧)،

والمقصود هنا: إنما هو في ذكر محبة العباد لإلههم، وقد تبين أن ذلك هو أصل أعمال الإيمان، ولم يكن بين أحد<sup>(٩)</sup> من سلف الأمة من الصحابة، والتابعين لهم بإحسان نزاع في ذلك. وكانوا يحركون هذه المحبة بما شرع الله أن تحرك به من أنواع العبادات الشرعية، كالعرفان الإيماني، والسماع الفرقاني<sup>(١٠)</sup>.

<sup>(</sup>١) في «ص»: «محبة» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>۲) في «س»: «تلك» وهذا تصحيف.

<sup>(</sup>٣) في «ص»: «على».

<sup>(</sup>٤) «سلف» ساقط من «س» و «ص» و «ش» ، وفي «س» : «الأئمة» وهذا تحريف وتصحيف .

<sup>(</sup>٥) «وعلى أنه» بياض في «د».

<sup>(</sup>٦) في «د»: «كالكفر والفسوق».

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة، الآية: ٢٠٥.

 <sup>(</sup>٨) سورة الزمر، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٩) في «د»: «واحد» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>١٠) قوله: «والسماع الفرقاني» ساقط من «د».

قال تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ لَدْرِى مَا الْكِتَلَبُ وَلَا الْإِيمَانُ وَلِيَكِن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ، مَن نَشَاهُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَى صِرَطٍ مَن نَشَاهُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَى صِرَطٍ مَسْتَقِيمٍ ﴿ وَمَا فِي اللَّمْوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ اللَّهِ اللَّهِ تَصِيرُ اللَّهُ مُورُ ﴾ (١) ، ثم إنه لما طال الأمد صار في طوائف من (١) المتكلمة ، من المعتزلة وغيرهم من ينكر هذه المحبة (٣) ، وصار في بعض المتصوفة من يطلب تحريكها بأنواع من السماع المحدث (١) ، كسماع التغبير (٥) ، وسماع يطلب تحريكها بأنواع من السماع المحدث (١) ، كسماع التغبير (٥) ، وسماع

انظر: «الاستقامة» لابن تيمية: (٢/ ٢٣٨)، وقال في «لسان العرب » لابن منظور (٢/ ٩٥٣) في مادة «غبر»: والمُغَبِّرة قوم يغَبِّرون بذكر الله تعالى بدعاء وتضرع كما قال:

## عبادك المُغَبِّرة رُشّ علينا المغفررة

قال الأزهري: (وقد سموا ما يُطَرِّبون فيه من الشعر في ذكر الله تغبيرًا، كأنهم إذا تناشَدُوهُ بالألحان طربوا فرقصوا وأزهجوا فسموا مغبرة لهذا المعنى. وقال الأزهري: وروينا عن الشافعي ٦ أنه قال: أرى الزنادقة وضعوا هذا التغبير ليصدوا عن ذكر الله وقراءة القرآن. وقال الزجاج: سُمِّوا مغبِّرين؛ لتزهيدهم الناس في الغانية وهي الدنيا ورغيبهم في الآخرة الباقية) اهـ.

وقد ذكر ابن الجوزي في «تلبيس إبليس»: (ص ٢٣٠) ما ذكرناه من «لسان العرب».

سورة الشورى، الآيتان: ٥٣ ـ ٥٣.

<sup>(</sup>۲) «من» ساقط من «ش» و «د».

<sup>(</sup>٣) «المحبة» بياض في «د».

<sup>(</sup>٤) «المحدث» ساقط من «ص»، وفي طبعة الرياض للفتاوى (٧٦/١٠): «والحديث» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٥) في «ش» ومطبوعة «الفتاوى» (٧٦/١٠): «كالتغيير»، وفي «د»: «كابتغيير»، وما أثبتناه في النص هو الصواب؛ لأنه من غبر، والتغبير: هو الضرب بالقضيب غبّر، أي: أثار غبارًا، وهو آلة من الآلات التي تقرن بتلحين الغناء.

المكاء (۱)، والتصدية. فيسمعون من الأقوال (۲) والأشعار ما فيه تحريك جنس الحب الذي يحرك من كل قلب ما فيه من الحب، بحيث (۲) يصلح لمحب الأوثان (٤) والصلبان والغلمان (۵) والإخوان والأوطان والمردان والنسوان، كما يصلح لمحب (۲) الرحمن، ولكن كان الذين (۷) يحضرونه من الشيوخ يشترطون له المكان والإمكان والخلان (۸)، وربما اشترطوا له الشيخ الذي (۹) يحرس من الشيطان، ثم (۱۰) توسع في ذلك غيرهم حتى خرجوا فيه إلى أنواع من المعاصي، بل إلى أنواع من الفسوق، بل خرج فيه

<sup>(</sup>۱) في «ش»: «اليكا».

<sup>(</sup>٢) في «ش»: «الأقوال».

<sup>(</sup>٣) في «ص»: «فحيث» وهو خطأ.

<sup>(</sup>٤) في «س» «ش»: «الأفكار».

<sup>(</sup>٥) «الغلمان» ساقط من «د».

<sup>(</sup>٦) في «س» و «ص» و «ش»: «لحب» وهو خطأ.

<sup>(</sup>٧) في «ش» و «ص» و «د»: «الذي».

<sup>(</sup>٨) حكى عن الجنيد أنه قال: السماع يحتاج إلى ثلاثة أشياء، الزمان، والمكان، والمكان، والإخوان. انظر: «الرسالة القشيرية»: (٢/ ٦٤٥).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله تعالى ـ: (الذين حضروا هذا السماع من المشايخ الصالحين شرطوا له شروطًا لا توجد إلا نادرًا، فعامة هذه السماعات خارجة عن إجماع المشايخ ومع هذا فأخطأوا. والله يغفر لهم خطأهم فيما خرجوا به عن السنة ـ وإن كانوا معذورين، والسبب الذي أخطأوا فيه، أوقع أمما كثيرًا في المنكر الذي نهوا عنه) اهـ.

انظر: «التصوف» لابن تيمية في «الفتاوى»: (١١/ ٩٧).

<sup>(</sup>٩) «الذي» ساقط من «س» و «ش».

<sup>(</sup>۱۰) «ثم» ساقط من «س».

طوائف إلى الكفر الصريح، بحيث يتواجدون على أنواع من الأشعار التي فيها الكفر والإلحاد (١) مما هو من أعظم أنواع (٢) الفساد.

[وينتج لهم ذلك من الأحوال بحسبه، كما تنتج<sup>(٣)</sup> لعباد المشركين، وأهل الكتاب عباداتهم<sup>(٤)</sup> بحسبها]<sup>(٥)</sup>، والذي عليه محققو المشايخ؛ أنه كما قال الجنيد كَثَلَّلَهُ <sup>(٢)</sup>: من تكلف السماع فتن به، ومن صادفه السماع استراح به<sup>(٧)</sup>. ومعنى ذلك أنه لا يشرع الاجتماع لهذا السماع المحدث،

<sup>(</sup>۱) في «د» و«ش» و«ص» و«ش»: «والاتحاد» وهو خطأ، والذي أثبتناه في النص من مطبوعة «الفتاوى»: (۷٦/۱۰).

<sup>(</sup>۲) «أنواع» ساقط من «س» و «ش».

<sup>(</sup>٣) في «ص» و «د»: «ينتج».

<sup>(</sup>٤) في «س»: «عبادتهم».

<sup>(</sup>٥) ما بين المعقوفين ساقط من «ش».

 <sup>(</sup>٦) في «س» و«ص» و«ش» و«د»: «رضي الله عنه»، والذي أثبته في النص ضمن مطبوعة «مجموع فتاوى ابن تيمية»: (٧٦/١٠).

 <sup>(</sup>۷) في «الرسالة القشيرية» (۲/ ٦٤٥): (سمعت الجنيد يقول: السماع فتنة لمن طلبه،
 ترويح لمن صادفه).

والجنيد: هو أبو القاسم الجنيد محمد بن الجنيد البغدادي، اشتهر بلقب سيد الطائفةين ﴿ رَاعَتُمْ وَ

الصوفية» وإمامهم، أصله من نهاوند، ولد ونشأ بالعراق وكان أبوه يبيع الزجاج فلذلك يقال له القواريري، وكان فقيهًا على مذهب الإمام أبي ثور مات سنة سبع وتسعين ومائتين.

من كلامه: (الطرق كلها مسدودة على الخلق إلا على من اقتفى أثر الرسول عليه الصلاة والسلام).

وقال: (من لم يحفظ القرآن، ولم يكتب الحديث لا يقتدى به في هذا الأمر، أي: التصوف؛ لأن علمنا هذا مقيد بالكتاب والسنة.

وقال: علمنا هذا مشيد بحديث رسول الله على.

ولا يؤمر به، ولا يتخذ ذلك دينًا وقربة. فإن القرب والعبادات إنما تؤخذ عن الرسل صلوات الله وسلامه عليهم (١)، فكما أنه لا حرام (٢) إلا ما حرمه الله فلا دين (٣) إلا ما شرعه الله.

قال الله (٤) تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَكُواْ شَرَعُوا لَهُم مِّنَ الدِّينِ مَالَمْ يَأَذَنَا بِهِ اللَّهُ ﴾ (٥) ، ولهذا قال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّيِعُونِي يُحْبِبَكُمُ اللهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبُكُمُ وَاللهُ عَفُورٌ رَّحِيمُ ﴾ (٦) فجعل محبتهم لله (٧) موجبة لمتابعة رسوله (٩) موجبة لمحبة الله لهم.

قال أُبيُّ بن كعب \_ رضي الله عنه \_: عليكم بالسبيل والسنة، فإنه (۱۰) ما من عبد على السبيل والسنة ذكر الله تعالى [فاقشعر جلده من مخافة الله إلا تحاتت عنه خطاياه كما يتحات (۱۱) الورق اليابس عن الشجر، وما من

<sup>=</sup> انظر: «الرسالة القشيرية»: (٢/ ١١٦ \_ ١١٩)، و«الحلية» لأبي نعيم: (١٠ / ٢٥٥)، و«صفة الصفوة» لابن الجوزي: (٢/ ٢٥٤).

<sup>(</sup>١) في «د»: «عن الرسول ﷺ».

<sup>(</sup>Y) في «ش»: «لا حرم» وهذا تصحيف.

<sup>(</sup>٣) في «س»: «ولا دين» وهذا تصحيف.

<sup>(</sup>٤) لفظ الجلالة ساقط من «ص»، و «د».

<sup>(</sup>٥) سورة الشورى، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٦) سورة آل عمران، الآية: ٣١، وقوله تعالى: ﴿والله غفور رحيم﴾ ساقط من «ص» و «س» و «د».

<sup>(</sup>٧) في «س» و «ش»: «له».

<sup>(</sup>A) في «ص»: «الرسول».

<sup>(</sup>٩) في «ص»: «الرسول».

<sup>(</sup>۱۰) في «س»: «فإنما».

<sup>(</sup>١١) في «د»: «يحاث» وهذا تصحيف وهو خطأ.

عبد على السبيل والسنة ذكر الله] (١) خاليًا ففاضت عيناه من خشية الله إلا لم تمسه النار أبدًا، وإن اقتصادًا في سبيل (٢) وسنة ، خير من اجتهاد في خلاف (٣) سبيل وسنة ، فاحرصوا أن تكون (٤) أعمالكم إن كانت اقتصادًا أو اجتهادًا على منهاج الأنبياء وسنتهم (٥). وهذا (٦) مبسوط في غير (٧) هذا الموضع .

فلو كان هذا مما يؤمر به ويستحب، وتصلح (  $^{(\Lambda)}$  به القلوب، للمعبود المحبوب (  $^{(\Lambda)}$  لكان ذلك مما دلت  $^{(\Lambda)}$  الأدلة الشرعية عليه  $^{(\Lambda)}$ .

ومن المعلوم أنه لم يكن في القرون الثلاثة المفضلة، التي قال فيها النبي ﷺ: «خير القرون قرني (١٢) الذي بعثت فيه (١٣)، ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم» (١٤).

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفين ساقط من «س».

<sup>(</sup>٢) في «ش»: «سبيل الله».

<sup>(</sup>٣) في «س»: «بغير»، وفي «ص» و «ش»: «غير».

<sup>(</sup>٤) في «س»: «يكون».

<sup>(</sup>٥) انظر هذا الكلام في «الحلية» لأبي نعيم: (١/ ٢٥٠)، و«صفة الصفوة» لابن الجوزى: (١/ ٤٤٦)، و«الزهد» لابن المبارك: (١/ ٢١ ـ ٢٢) في زيادة نعيم بن حماد.

<sup>(</sup>٦) في «د»: «إن هذا».

<sup>(</sup>٧) «غير» ساقط من «ش».

<sup>(</sup>A) في «ش» و «د» و «س»: «يصلح».

<sup>(</sup>٩) في «س» و «ص» و «ش»: «المحمود».

<sup>(</sup>۱۰) في «س» و «ص»: «دلت عليه».

<sup>(</sup>۱۱) «عليه» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>۱۲) في «ص» و «د»: «القرن».

<sup>(</sup>۱۳) قوله: «الذي بعثت فيه» ساقط من «س» و «ش».

<sup>(</sup>١٤) في الصحيح البخاري بشرحه فتح الباري، ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٧، كتاب فضائل الصحابة (٦٢)، باب (١)، ح٠٣٦٥، عن عمران بن حصين - رضي الله=

V في الحجاز<sup>(1)</sup>, وV في الشام، وV في اليمن، وV في العراق، وV في مصر، وV في خراسان، أحد من أهل<sup>(1)</sup> الخير والدين يجتمع<sup>(1)</sup> على السماع المبتدع<sup>(2)</sup> لصلاح<sup>(6)</sup> القلوب، ولهذا<sup>(1)</sup> كرهه<sup>(V)</sup> الأئمة، كالإمام أحمد وغيره، وعند<sup>(A)</sup> الشافعي هو<sup>(B)</sup> من إحداث الزنادقة، حين قال<sup>(1)</sup>: خلفت ببغداد شيئًا<sup>(11)</sup> أحدثته الزنادقة، يسمونه التغبير<sup>(11)</sup> يصدون به<sup>(11)</sup> الناس عن<sup>(11)</sup> القرآن<sup>(10)</sup>.

- (١) في «ص»: «ولا في مصر».
  - (۲) «أهل» ساقط من «د».
- (٣) في «س» و «ش»: «يجمع»، وهذا تصحيف وهو خطأ.
  - (٤) «المبتدع» ساقط من «ص».
    - (٥) في «ص»: «لاصلاح».
      - (٦) في «د»: «وهذا».
- (٧) في "ص": "كره ذلك"، وفي "س" و "ش": "كره"، وانظر كلام الأئمة في كراهته في
   "تلبيس إبليس" لابن الجوزي: (ص٢٢٨\_ ٢٣٠).
- (٨) في «د» بياض، وفي المطبوعة نشر محب الدين الخطيب (ص٧٧): «وعده»، وفي
   «فتاوى الرياض» لابن تيمية (ص٧٧): «حتى عده».
  - (٩) «هو» ساقط من «د».
  - (۱۰) «قال» ساقط من «ش».
  - (١١) في «د» بعد «شيئًا» جملة هي: «يقال له التغبير».
    - (١٢) قوله: «يسمونه التغبير» ساقط من «د».
      - (۱۳) «به» ساقط من «ص».
        - (١٤) في «ص»: «به».
  - (١٥) ذكر هذا الكلام ابن الجوزي في "تلبيس إبليس»: (ص٢٣٠).

<sup>=</sup> عنهما \_ يقول: قال رسول الله ﷺ: «خير أمتي قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، يم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم . . . إلخ» الحديث .

وأما ما لم (۱) يقصده الإنسان من الاستماع، فلا يترتب عليه نهي (۲) ولا ذم باتفاق الأئمة، ولهذا (۳) إنما يترتب الذم والمدح (٤) على الاستماع، لا على السماع، فالمستمع للقرآن يثاب (٥) عليه، والسامع له بدون قصد وإرادة، لا يثاب على ذلك؛ إذ الأعمال بالنيات.

وكذلك ما ينهى عن استماعه من الملاهي، لو سمعه السامع بدون قصده لم يضره ذلك. فلو سمع السامع بيتًا يناسب بعض حاله فحرك (٢) ساكنه المحمود [وأزعج قاطنه المحبوب، أو بمثل ذلك، ونحو هذا (٧) لم يكن هذا مما ينهى عنه، وإن (٨) كان (٩) المحمود [(١٠) الحسن حركة قلبه التي يحبها الله ورسوله إلى محبته ؛ التي تتضمن فعل ما يحبه الله وترك ما يكرهه الله ، كالذي اجتاز ببيت (١١) فسمع قائلًا يقول:

كــــل يــــوم تتلـــون غير (١٢) هذا بك أحمد (١٣)

<sup>(</sup>۱) «لم» ساقط من «ش».

<sup>(</sup>٢) في «د»: «لانهي».

<sup>(</sup>٣) في «د»: «وهذا».

<sup>(</sup>٤) في «س» و «ش» و «د»: «الذم والحمد».

<sup>(</sup>٥) في «س»: «أن يثاب» فزيادة «أن» خطأ.

<sup>(</sup>٦) في «س» و «ش»: «تحرك» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٧) في «د»: «أو تمثل بذلك ونحو ذلك».

<sup>(</sup>A) «وإن» ساقط من «د».

<sup>(</sup>٩) «كان» ساقط من «س».

<sup>(</sup>١٠) ما بين المعقوفين ساقط من «ش».

<sup>(</sup>۱۱) في «د»: «بيتا».

<sup>(</sup>۱۲) في «س»: «وغير».

<sup>(</sup>۱۳) في «س» و «ش»: «أجمل».

فأخذ منه إشارة تناسب حاله، فإن الإشارات هي (١) من باب القياس والاعتبار وضرب الأمثال. ومسألة السماع كبيرة منتشرة قد تكلمنا عليها في غير هذا الموضع (٢).

والمقصود هنا: أن المقاصد المطلوبة (٣) للمريدين، تحصل بالسماع الإيماني القرآني النبوي الديني الشرعي، الذي هو سماع النبيين، وسماع العالمين، وسماع العالمين، وسماع العالمين، قال الله (٤) تعالى: العالمين، وسماع العارفين، وسماع العارفين، قال الله (٤) تعالى: ﴿ أُوْلَئِكَ اللَّذِينَ أَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْمِ مِنَ النَّبِيّيَنَ مِن ذُرِيّةِ ءَادَمَ وَمِمَّنَ حَمَلْنَا مَع نُوج وَمِن ذُرِيّةِ إِنْ اللَّهِيمَ وَإِسْرَةُ يِلَ وَمِمَّنَ هَدَيْنَا وَلَجْنَيْنَا إِنَّا أَنْيَلُ عَلَيْمٍ عَايَثِمَ مِن قَبْلِهِ إِنَّا يُشَكِيمَ فَوْلُ سُجَدًا وَيُحِيَّا إِنَّا النِّينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مِن قَبْلِهِ إِنَّا يُشَلِي عَلَيْمِ عَيْرُونَ وَيُكِيَّا فَي وَعَدُرينَا لَمَقْعُولًا ﴿ وَعَلَى عَلَيْمٍ عَيْرُونَ لِلْأَذْقَانِ وَيُكِيَّا فَاللَّهُ وَعَدُرينَا لَمَقْعُولًا ﴿ وَعَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَعَدُرينَا لَمَقْعُولًا ﴿ وَعَلَى اللَّهُ وَعِلْمَ مِن قَبْلِهِ اللَّهُ وَعِلْمَ اللَّهُ وَعِلْمَ اللَّهُ وَعِلْمَ مِن قَبْلِهِ عَلَى اللَّهُ وَعِلْمَ اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَالْمَ اللَّهُ وَالْمَ اللَّهُ وَاللْمَ اللَّهُ وَالْمَ اللَّهُ وَالْمَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالَ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعِلْمَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللل

<sup>(</sup>۱) «هي» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>۲) انظر على سبيل المثال: «مجموع الفتاوى» لابن تيمية: (۱۱/٥٥٧، وما بعدها)، وانظر أيضًا في مسألة السماع كتاب «الاستقامة» لابن تيمية: (٢/٢١٦).

<sup>(</sup>٣) في «ش»: «القاصد المطلوب» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٤) لفظ الجلالة ساقط من «د».

 <sup>(</sup>٥) سورة مريم، الآية: ٥٨.

<sup>(</sup>٦) سورة الإسراء، الآيات: ١٠٧ ـ ١٠٩، وقوله تعالى: ﴿يبكون﴾ ساقط من «د».

<sup>(</sup>٧) سورة المائدة، الآية: ٨٣.

وقوله تعالى: ﴿يقولون ربنا آمنا فاكتبنا مع الشاهدين﴾ ساقط من «س» و«ص» و«ش».

وَإِذَا تُلِيَتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنَكُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَىٰ رَبِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ (١) ، وقال تعالى: ﴿ اللّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِنْبًا مُّتَشَيْهِا مَثَانِى نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَغْشَوْنَ رَبَّهُمْ مُّ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهُ ﴾ (٢).

وكما مدح المقبلين على هذا السماع، فقد ذم المعرضين عنه، في مثل قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُو الْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ اللّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَيَتَّخِذَهَا هُرُواً الْوَلَيِكَ هَمُ عَذَابُ مُهِينٌ ﴿ آلَا اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَقُولًا فَبَشِرَهُ بِعَذَابٍ اللّهِ عِلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ ا

وهذا كان (٩) سماع سلف الأمة، وأكابر مشايخها، وأئمتها،

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، الآية: ٢٣.

 <sup>(</sup>٣) وقوله تعالى: ﴿أولئك لهم عذاب مهين﴾ ساقط من «ص»، وبدلاً منه: «إلى قوله».

 <sup>(</sup>٤) سورة لقمان، الآيتان: ٦، ٧.

 <sup>(</sup>٥) سورة الفرقان، الآية: ٧٣.

<sup>(</sup>٦) سورة المدثر، الآيات: ٤٩ ـ ٥١.

<sup>(</sup>٧) سورة الأنفال، الآيتان: ٢٢ \_ ٢٣.

<sup>(</sup>A) سورة فصلت، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٩) «كان» ساقط من «س» و «ص» و «ش».

كالصحابة والتابعين ومن بعدهم من المشايخ، كإبراهيم بن أدم (١) والفضيل بن عياض وأبي سليمان الداراني (٢) ومعروف الكرخي (٣)، ويوسف بن أسباط (٤)، وحذيفة المرعشي (٥)، وأمثال هؤلاء (٦).

(۱) هو إبراهيم بن أدهم بن منصور التميمي، يكنى أبا إسحاق، زاهد مشهور، كان من أبناء أهل الغنى، ترك الدنيا وخرج إلى مكة وصحب الثوري وتوفي بالشام سنة ١٦١هـ. انظر: «صفة الصفوة»: (٤/ ١٥٢)، و«حلية الألياء»: (٧/ ٣٦٧).

يقول ابن رجب في «الذيل» (١/ ٤١٨): إن ابن الجوزي جمع أخبار إبراهيم في كتاب مستقل يتكون من سنة أجزاء.

وانظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٥٤ \_ ٥٧)، و«عوارف المعارف» للسهروردي: (١/ ٥٧).

(٢) أبو سليمان عبد الرحمن بن عطية الداراني «وداران» قرية من قرى دمشق، مات سنة خمس عشرة ومائتين، كان يقول: ربما يقع في قلبي النكتة من نكت القوم أيامًا فلا أقبل منه إلا بشاهدين عدلين: الكتاب والسنة.

انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٩٦ - ٩٨).

(٣) هو أبو محفوظ معروف بن فيروز الكرخي، نسبة إلى «كرخ» وهي قرية ببغداد وهو من المشهورين بالزهد والورع، وهو من موالي علي بن موسى الرضا \_ رضي الله عنه \_، أسلم معروف على يده، وكان أبواه نصرانيين، مات سنة مائتين، وقيل: سنة إحدى ومائتين.

انظر: «الرسالة القشيرية»: (١/ ٦٥ \_ ٦٨)، و«صفة الصفوة» لابن الجوزي: (٢/ ٣١٨). \_ ٣٢٤).

- (٤) سبقت ترجمته في (ص٣٠٢).
- (٥) هو حذيفة بن قتادة المرعشي، اشتهر بالزهد والورع، وصحبه يوسف بن أسباط. انظر: «صفة الصفوة» لابن الجوزي: (٢٦٨/٤ ـ ٢٧٠)، و«طبقات الشعراني»: (١/ ٢٢).
  - (٦) في «د»: «ومثل هؤلاء».

وكان عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - يقول لأبي موسى الأشعري: يا أبا موسى، ذكرنا ربنا، فيقرأ، وهم يستمعون (١) ويبكون. وكان أصحاب محمد على إذا اجتمعوا أمروا واحدًا منهم أن يقرأ والباقي يستمعون، وقد ثبت في «الصحيح»: «أن النبي على مر بأبي موسى الأشعري، وهو يقرأ فجعل يستمع لقراءته وقال: لقد أوتي مزمارًا (٢) من مرامير آل (٣) داود» (٤).

وقال: «مررت بك البارحة وأنت تقرأ، فجعلت أستمع لقراءتك، فقال: لو علمت أنك تسمع (٥) لحبرته لك تحبيرًا» (٦)، أي: لحسنته لك

<sup>(</sup>۱) في «س»: «يسمعون».

<sup>(</sup>٢) «مزمارا» ساقط من «د».

<sup>(</sup>٣) «آل» ساقط من «ص» و «ش».

<sup>(</sup>٤) أخرج مسلم في "صحيحه" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١، كتاب صلاة المسافرين (٦)، باب (٣٤)، ح٣٢/ ٢٣٦، عن أبي موسى ـ رضي الله عنه ـ بلفظ نحوه. وأخرجه البخاري في "صحيحه بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٩، كتاب فضائل القرآن (٦٦)، باب (٣١)، ح٨٥٠٥، عن أبي موسى ـ رضي الله عنه ـ بلفظ نحوه.

وأخرجه الترمذي في «السنن» في كتاب المناقب، حديث (٣٩٤٦)، عن أبي موسى - رضي الله عنه - عن النبي ﷺ أنه قال: «يا أبا موسى لقد أعطيت مزمارًا من مزامير آل داود». قال الترمذي: هذا حديث غريب حسن صحيح.

وأخرجه الدارمي في «سننه»: (٢/ ٤٧٢)، كتاب فضائل القرآن، عن أبي سلمة بن عبد الرحمن مرفوعًا بلفظه.

<sup>(</sup>٥) في «ص»: «تستمع».

<sup>(</sup>٦) أخرجه الحاكم في «المستدرك»: (٤٦٦/٣)، في كتاب معرفة الصحابة في مناقب أبو موسى الأشعري ـ رضي الله عنه ـ عن أبي بردة بن أبي موسى قال: مر النبي ﷺ=

تحسينًا، وقال ﷺ: "زينوا القرآن بأصواتكم" (١)، وقال: "لله أشد أذنًا إلى الرجل الحسن الصوت بالقرآن من صاحب القينة إلى قينته" (١). أشد (٣) أذنًا، أي: استماعًا (٤)، كقوله تعالى: ﴿ وَأَذِنَتْ لِرَبِّهَا وَجُقَّتْ ﴾ (٥)، أي:

وأخرجه البخاري في كتابه معلقًا. انظر: «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١٣، كتاب التوحيد (٩٧)، باب قول النبي ﷺ: «الماهر بالقرآن مع سفرة الكرام البررة، وزينوا القرآن بأصواتكم» (٥٢).

وقد أخرجه في كتاب «خلق أفعال العباد»: (ص٤٩ ــ ٥٠)، من رواية عبد الرحمن بن عوسجة عن البراء ـ رضي الله عنه ـ.

وأخرجه الإمام أحمد في «مسنده»: (٢٨٣/٤) عن البراء بن عازب ـ رضي الله عنه ـ بلفظه.

(۲) أخرجه ابن ماجه في «سننه»: ج۱، كتاب إقامة الصلاة (٥)، باب (١٧٦)، ح١٣٤، عن فضالة بن عبيد ـ رضي الله عنه ـ بلفظه مع زيادة عند ابن ماجه هي «يجهر به» بعد كلمة «بالقرآن» و «أذنا» بفتحتين بمعنى: استماعا.

وأخرجه البخاري بلفظه في كتابه «خلق أفعال العباد»: (ص٤٩)، عن فضالة بن عبيد ـ رضي الله عنه ـ. وقال في «الزوائد»: إسناده حسن.

والقينة: هي الأمة مغنية أو غير مغنية. انظر: «مختار الصحاح» للرازي: (ص٥٦٠).

- (٣) «أشد» ساقط من «س» و «د» و «ش».
- (٤) في «ش» و «س»: «اسماعا» وهذا تحريف وهو خطأ.
  - (٥) سورة الانشقاق، الآية: ٢.

<sup>=</sup> بأبي موسى ذات ليلة ومعه عائشة وأبو موسى يقرأ، فقاما فاستمعا لقراءته ثم مضيا، فلما أصبح أبو موسى وأتى النبي فقال النبي فقال النبي وأبي الله، لو علمت بمكانك لحبرت وأنت تقرأ، فاستمعنا لقراءتك فقال أبو موسى: يا نبي الله، لو علمت بمكانك لحبرت لك تحبيرًا» قال الحاكم: صحيح. وأقره الذهبي.

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارمي في «سننه»: (٢/ ص٤٧٤)، كتاب فضائل القرآن، عن البراء مرفوعًا يلفظه.

استمعت. وقال ﷺ: «ما أذن الله لشيء ما أذن لنبي حسن الصوت، يتغنى بالقرآن (٣). بالقرآن يجهر به (١).

ولهذا السماع من المواجيد<sup>(٤)</sup> العظيمة، والأذواق<sup>(٥)</sup> الكريمة، ومزيد المعارف والأحوال الجسيمة، ما لا يسعه<sup>(٦)</sup> خطاب، ولا يحويه كتاب، كما أن لتدبر<sup>(٧)</sup> القرآن وتفهمه من مزيد العلم والإيمان ما لا يحيط به بيان.

ومما ينبغي التفطن له: أن الله سبحانه وتعالى قال في كتابه: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِر لَكُرْ ذُنُوبَكُرْ ﴾ (^).

<sup>(</sup>۱) في "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج۱، كتاب صلاة المسافرين وقصرها (٦)، باب (٣٤)، ح٧٩٢ ، عن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ بلفظه.

<sup>(</sup>٢) «ليس» ساقط من «د».

<sup>(</sup>٣) في "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١٣، كتاب التوحيد (٩٧)، باب (٤٤)، ح٧٥٧٧، عن أبي سلمة عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على: "ليس منا من لم يتغن بالقرآن". وزاد غيره "يجهر به". وقوله على: "ليس منا من لم يتغن بالقرآن" قد فسره الشافعي وأحمد بن حنبل وغيرهما بأنه من الصوت فيحسنه بصوته، ويترنم به بدون التلحين المكروه، وفسره ابن عيينة وأبو عبيد وغيرهما بأنه الاستغناء به. وهذا وإن كان له معنى صحيح، فالأول هو الذي دل عليه الحديث فإنه قال: "ليس منا من لم يتغن بالقرآن ويجهر به" وفي الأثر: (إن العبد إذا ركب الدابة أتاه الشيطان وقال له: تغن، فإن لم يتغن قال له: تمن" فإن النفس لابد لها من شيء في الغالب تترنم به. فمن لم يترنم بالقرآن ترنم بالشعر. انظر: "الفتاوى" لابن تيمية: (١/١/٥٣٢).

<sup>(</sup>٤) انظر كلامنا على الوجد في القسم الأول من هذه الرسالة: (ص٦٢).

<sup>(</sup>٥) انظر كلامنا على الذوق في القسم الأول من هذه الرسالة: (ص٧٠).

<sup>(</sup>٦) في «د»: «يستمع له»، وفي «س» و«ش»: «ما لا يتسع له».

<sup>(</sup>٧) في «د»: «لتدبير» وهذا تصحيف.

 <sup>(</sup>۸) سورة آل عمران، الآية: ۳۱.

قال طائفة من السلف: ادعى قوم على عهد رسول الله ﷺ أنهم يحبون الله على معالى، فأنزل الله تعالى هذه الآية: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُعِبُونَ اللهَ فَاتَبِعُونِ يَعْبِبَكُمُ اللهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبًكُمْ ﴾. فبيّن سبحانه أن محبة الله توجب اتباع الرسول، وأن اتباع الرسول يوجب محبة الله للعبد، وهذه محبة (١) امتحن الله بها أهل دعوى محبة الله، فإن (٢) هذا الباب يكثر فيه الدعاوى والاشتباه (٣).

ولهذا يروى عن ذي (٤) النون المصري (٥) أنهم كانوا تكلموا في مسألة

<sup>(</sup>١) في «س» و «ش»: «محنة» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٢) في «د»: «لأن».

<sup>(</sup>٣) قال ابن كثير في "تفسيره" (١/ ٣٥٨): (وهذه الآية الكريمة حاكمة على كل من ادعى محبة الله، وليس هو على الطريقة المحمدية، فإنه كاذب في نفس الأمر، حتى يتبع الشرع المحمدي، والدين النبوي في جميع أقواله وأفعاله، كما ثبت في "الصحيح" عن رسول الله على أنه قال: "من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد" ولهذا قال تعالى: ﴿إِن كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله ﴾، أي: يحصل لكم فوق ما طلبتم من محبتكم إياه، وهو أعظم من الأول، كما قال بعض العلماء الحكماء: ليس الشأن أن تحب إنما الشأن أن تحب.

وقال الحسن البصري وغيره من السلف: زعم قوم أنهم يحبون الله فابتلاهم الله بهذه الآية فقال: ﴿قُلْ إِن كُنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله﴾) انتهى كلامه كَاللَّهُ.

<sup>(</sup>٤) في «ش»: «ذا» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٥) أبو الفيض ذو النون المصري، واسمه: ثوبان بن إبراهيم، وقيل: الفيض بن إبراهيم. وكان أبوه من أهل النوبة، وكان من أهل الورع، توفي سنة خمس وأربعين ومائتين، وسعوا به إلى المتوكل فاستحضره من مصر فلما دخل عليه وعظه فبكى المتوكل ورده إلى مصر مكرمًا. ومن كلامه: من علامات المحب لله عز وجل متابعة حبيب الله على أخلاقه وأفعاله وأوامره وسننه. وقيل: توفي في يوم الاثنين لليلتين خلتا من ذي القعدة من سنة ست وأربعين ومائتين.

المحبة عنده، فقال: اسكتوا عن هذه المسألة لئلا تسمعها النفوس فتدعيها<sup>(1)</sup>. وقال بعضهم: (من<sup>(۲)</sup> عبد الله بالحب وحده فهو زنديق، ومن عبده<sup>(۳)</sup> بالخوف وحده فهو حروري، ومن عبده<sup>(۱)</sup> بالرجاء وحده فهو مرجىء، ومن عبده<sup>(۵)</sup> بالحب والخوف والرجاء فهو مؤمن موحد)<sup>(1)</sup> فهو مرجىء، ومن عبده ومن عبده ودعواه تتبسط النفوس فيه حتى تتوسع في وذلك لأن الحب المجرد ودعواه تتبسط النفوس فيه حتى تتوسع في أهوائها إذا لم يزعها وازع<sup>(۷)</sup> الخشية لله<sup>(۸)</sup>. حتى قالت اليهود والنصارى: ﴿ فَحَنُ أَبْنَكُوا اللهِ وَأَحِبَا وُهُ وَهُ الخشية، ولهذا قرن الخشية بها في (۱۰) قوله تعالى: ما لا يوجد في أهل الخشية، ولهذا قرن الخشية بها في (۱۰) قوله تعالى:

الخوف أولى بالمسيء إذا تــألــه والحــزن والحب يجمل بالتقى وبالنقى مــن الــدرن

<sup>=</sup> انظر: «صفة الصفوة» لابن الجوزي: (١٥/٤ ـ ٣٢١)، و«الحلية» لأبي نعيم: (٩/ ١٠ ـ ٥٠)، و«الرسالة القشيرية»: (١/ ٥٨ ـ ٦١).

<sup>(</sup>۱) انظر: «الرسالة القشيرية»: (۲/ ۲۲۲)، وفيهما: (كنا عند ذي النون المصري، فتذاكرنا المحبة، فقال ذو النون: كفوا عن هذه المسألة، لا تسمعها النفوس فتدعيها ثم أنشأ يقول:

<sup>(</sup>٢) «من» ساقط من «سي».

<sup>(</sup>٣) في «د»: «عبد الله».

<sup>(</sup>٤) في «د»: «عبد الله».

<sup>(</sup>٥) في «د»: «عبدالله».

<sup>(</sup>٦) هذا القول يروى عن مكحول الدمشقي، كما قال ذلك أبو طالب المكي صاحب «قوت القلوب»: (١/ ٢٤٢)، والغزالي في «الإحياء»: (٤/ ١٥٥).

<sup>(</sup>V) في «د»: «يدعها وادع» وهذا تصحيف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٨) قوله: «إذا لم يزعها وازع الخشية لله» بياض في «ص».

<sup>(</sup>٩) سورة المائدة، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>١٠) «في» ساقط من «د»، وقوله: «في قوله تعالى» ساقط من «س».

﴿ هَٰذَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيظٍ ۞ مِّنْ خَشِى ٱلرَّحْمَنَ بِٱلْعَيْبِ وَجَآءَ بِقَلْبِ مُّنِيبٍ ۞ ادْخُلُوهَا بِسَلَلَّهِ ذَاكِ يَوْمُ ٱلْخُلُودِ﴾ (١).

[وكان المشايخ المصنفون في السنة يذكرون في عقائدهم مجانبة من يكثر دعوى المحبة والخوض فيها من غير خشية، لما في ذلك من الفساد، الذي وقع فيه طوائف من المتصوفة وما وقع في هؤلاء من فساد الاعتقاد والأعمال، أوجب إنكار طوائف لأصل طريقة المتصوفة بالكلية، حتى صار المنحرفون صنفين: صنف يقر بحقها وباطلها، وصنف ينكر حقها وباطلها، كما عليه طوائف من أهل الكلام والفقه. والصواب إنما هو الإقرار بما فيها وفي غيرها من موافقة الكتاب والسنة، والإنكار لما فيها وفي غيرها من مخالفة الكتاب والسنة، والإنكار لما فيها وفي غيرها من مخالفة الكتاب والسنة،

وقال تعالى: ﴿ قُلَ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ ٱللّهَ فَأَتَبِعُونِي يُحِيبَكُمُ ٱللّهُ وَيَغَفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُو ﴿ (٣) ، فاتباع سنة رسوله ﷺ وشريعته باطنًا وظاهرًا ، هي موجب (٤) محبة الله ، كما أن الجهاد في سبيله وموالاة (٥) أوليائه ومعاداة أعدائه هو حقيقتها ، كما في الحديث: «أوثق عرى الإيمان الحب في الله ، والبغض في الله ).

سورة ق، إلاً يات: ٣٢ ـ ٣٤.

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقوفين ساقط من «س» و «ص» و «ش».

 <sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٤) في «س» و «ص» و «ش»: «توجب».

<sup>(</sup>٥) في «د»: «بموالاة»، وفي «ص» و «ش»: «موالاة».

<sup>(</sup>٦) ذكره الألباني في "صحيح الجامع الصغير": (٢/٣٤٣، ح٢٥٣٦)، عن ابن عباس وقال: حسن. وعزاه إلى "مسند الإمام أحمد" و"المستدرك" للحاكم، وذكره في "الأحاديث الصحيحة": برقم (١٧٢٨).

وفي الحديث: «من أحب<sup>(۱)</sup> لله وأبغض لله، وأعطى لله ومنع لله، فقد استكمل الإيمان» (۲).

وكثير ممن يدعي المحبة وهو أبعد من غيره عن اتباع السنة وعن الأمر بالمعروف وعن النهي عن المنكر، والجهاد في سبيله، ويدعي مع هذا أن ذلك أكمل لطريق المحبة [من غيره، لزعمه أن طريق المحبة لله] (٣) ليس فيه غيره ولا غضب لله، وهذا خلاف لما دل عليه الكتاب والسنة. ولهذا جاء (٤) في الحديث المأثور: "يقول الله تعالى يوم القيامة: أين المتحابون بجلالي؟ (٥) اليوم أظلهم في ظلي، يوم لا ظل إلا ظلي (7). فقوله: "المتحابون بجلال الله»، تنبيه على ما في قلوبهم من إجلال الله وتعظيمه مع التحاب (٧) فيه، وبذلك يكونون حافظين (٨) لحدوده، دون الذين مع التحاب (٧) فيه، وبذلك يكونون حافظين (٨) لحدوده، دون الذين جاء لا يحفظون حدوده، لضعف الإجلال في قلوبهم، وهؤلاء هم الذين جاء

<sup>(</sup>١) في «س»: «أحب في الله».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في «سننه»: ج٤، كتاب صفة القيامة (٣٨)، باب (٦٠)، ح٢٥٢، عن سهل بن معاذ بن أنس الجهني عن أبيه أن رسول الله ﷺ قال: «من أعطى لله ومنع لله وأحب لله وأبغض لله وأنكح لله، فقد استكمل إيمانه». قال أبو عيسى: هذا حديث حسن.

وأخرجه أحمد في «مسنده»: (٣/ ٤٤٠).

<sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفين ساقط من «ش».

<sup>(</sup>٤) «جاء» ساقط من «س» و«د»، وفي «ش»: «قال».

<sup>(</sup>٥) في «س» و «ش»: «لجلالي».

<sup>(</sup>٦) قوله: «يوم لا ظل إلا ظلي» ساقط من «ش». وأخرجه مسلم في «صحيحه» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب البر والصلة (٤٥)، باب (١٢)، ح٢٥٦٦، عن أبي هريرة بلفظه.

<sup>(</sup>V) في «س» هكذا: «اتجاز».

<sup>(</sup>۸) في «س» و «ش»: «حافظون».

فيهم الحديث: «حقت محبتي للمتحابين فيّ، [وحقت محبتي للمتجالسين فيّ، وحقت محبتي للمتزاورين فيّ، وحقت محبتي للمتزاورين فيّ، وحقت محبتي للمتباذلين فيّ]»(١).

والأحاديث في المتحابين في الله (٢) كثيرة، وفي «الصحيحين» عن النبي على من حديث أبي هريرة قال (٣): «سبعة يظلهم الله (٤) في ظله يوم لا ظل إلا ظله: إمام عادل، وشاب نشأ في عبادة الله، ورجل (٥) قلبه معلق (٦) بالمسجد، إذا خرج منه حتى يعود إليه، ورجلان تحابا في الله

والحديث أخرجه الإمام أحمد في «مسنده» بألفاظ متقاربة نحوه: (٥/ ٢٢٩، ٢٣٤، ٢٣٤، ٢٣٧، ٢٣٧).

وأخرجه السيوطي في "الجامع الصغير" بشرحه "فيض القدير": (٤/٨٨٤)، عن عبادة ابن الصامت مرفوعًا: "قال الله تعالى: حقت محبتي للمتحابين فيّ، وحقت محبتي للمتزاورين فيّ، للمتواصلين فيّ، وحقت محبتي للمتزاورين فيّ، وحقت محبتي للمتزاورين فيّ، وحقت محبتي للمتباذلين فيّ. المتحابون فيّ على منابر من نور يغبطهم بمكانهم النبيون والصديقون والشهداء" ورمز له السيوطي بالصحة.

وقال الهيثمي: رجال أحمد والطبراني موثقون.

وذكره الألباني في "صحيح الجامع الصغير": (١١٧/٤)، عن عبادة بن الصامت. وقال: صحيح. وعزاه إلى «مسند الإمام أحمد» والطبراني والحاكم. وقال في "تخريج الترغيب" (٤٧/٤).

والبذل: ضد المنع، وكل من طابت نفسه بإعطاء شيء فهو باذل له.

انظر: «لسان العرب» لابن منظور: (١/ ١٨١)، مادة: «بذل».

- (۲) في «س» و «ش»: «المتحابين لله».
  - (٣) «قال» ساقط من «ش».
  - (٤) لفظ الجلالة ساقط من «ص».
- (٥) في «ش»: «ورجب» وهذا تصحيف وتحريف وهو خطأ.
  - (٦) في «س» و «د» و «ش»: «متعلق».

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفين ساقط من «ص».

واجتمعا على ذلك وتفرقا عليه (١)، ورجل تصدق بصدقة فأخفاها حتى  $(1)^{(1)}$  لا تعلم شماله ما أنفقت (٢) يمينيه، ورجل ذكر الله خاليًا ففاضت عيناه، ورجل دعته امرأة (٣) ذات منصب (٤) وجمال، فقال: إني أخاف الله رب العالمين (٥).

وأصل المحبة: هو<sup>(1)</sup> معرفة الله سبحانه<sup>(۷)</sup> ولها أصلان: أحدهما: وهو يقال<sup>(۸)</sup> له<sup>(۹)</sup>: محبة العامة<sup>(۱۱)</sup>، محبته لأجل<sup>(۱۱)</sup> إحسانه إلى العباد

<sup>(</sup>١) في (س) و (ش): (وافترقا عليه).

<sup>(</sup>٢) في «ص»: «تنفق».

<sup>(</sup>٣) «امرأة» ساقط من «د» و «ش».

<sup>(</sup>٤) في «س» و «ص» و «ش»: «نسب».

<sup>(</sup>٥) "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٣، كتاب الزكاة (٢٤)، باب (١٦)، ح١٤٣٣، عن أبي هريرة بلفظ مقارب فيه تقديم وتأخير، وليس فيه قوله: "رب العالمين" وقوله: "إذا خرج منه حتى يعود إليه" ليس في "صحيح البخاري" ولا "صحيح مسلم" وهو في "سنن الترمذي".

وأخرجه الترمذي في السننه : ج٤، كتاب الزهد (٣٧)، باب (٥٣)، ح ٢٣٩١، عن أبي هريرة أو عن أبي سعيد بلفظ مقارب فيه تقديم وتأخير. وقال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح.

وأخرجه مسلم في أصحيحه ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٢، كتاب الزكاة (١٢)، باب (٣٠)، ح١/١٠٣١، عن أبي هريرة بلفظ مقارب فيه تقديم وتأخير وليس فيه قوله: (رب العالمين».

<sup>(</sup>٦) في «ص»: «هي».

<sup>(</sup>٧) في «ص»: «تعالى».

<sup>(</sup>A) في «د»: «ينال به»، وفي «ش»: «يقول».

<sup>(</sup>٩) ساقط من «د» و «ش»، و في «ص»: «أن».

<sup>(</sup>١٠) في «د»: «محبته التامة».

<sup>(</sup>١١) في «ص» و «ش»: «محبة».

وهذه المحبة (۱) على هذا (۲) الأصل لا ينكرها أحد، فإن القلوب مجبولة على حب من أحسن إليها، وبغض من أساء إليها، والله ـ سبحانه وتعالى ـ هو المنعم المحسن إلى عبده (۳) بالحقيقة (٤).

فإنه (٥) المتفضل (٢) بجميع النعم، وإن (٧) جرت بواسطة؛ إذ هو ميسر الوسائط، ومسبب الأسباب، ولكن هذه المحبة في الحقيقة إذا لم تجذب (٨) القلب إلى محبة الله نفسه، فما (٩) أحب العبد في الحقيقة إلا (١٠) نفسه، [وكذلك كل من أحب شيئًا لأجل إحسانه إليه، فما أحب في الحقيقة إلا نفسه] (١١). وهذا ليس بمذموم بل محمود، وهذه المحبة هي المشار إليها بقوله ﷺ: «أحبوا الله لما (١٢) يغذوكم به (١٣) من نعمة، وأحبوني لحب الله وأحبوا أهل بيتي بحبي (١٤). والمقتصر على هذه

<sup>(</sup>١) «المحبة» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٢) «هذا» ساقط من «د».

<sup>(</sup>٣) في «ص»: «عباده».

<sup>(</sup>٤) قوله»: «بالحقيقة» ساقط من «ص» و «س».

<sup>(</sup>٥) «فإنه» ساقط من «س»، وفي «ش»: «فإن».

<sup>(</sup>٦) في «ص»: «وهو المتفضل»، وفي «س»: «فالمتفضل».

<sup>(</sup>V) «وإن» ساقط من «د».

<sup>(</sup>A) في «س» و «ش»: «تجلب» وهذا تصحيف.

<sup>(</sup>٩) في «ش»: «فمن».

<sup>(</sup>۱۰) في «ش»: «إلى».

<sup>(</sup>١١) ما بين المعقوفين ساقط من «س» و «ش».

<sup>(</sup>۱۲) في «ش»: «ما».

<sup>(</sup>۱۳) «به» ساقط من «ش» و «د» و «س».

<sup>(</sup>١٤) في «س» و«ص» و«ش»: «أهلي لحبي»، وقد تقدم تخريجه في (ص٤٥٧).

المحبة هو لم يعرف من جهة الله ما يستوجب به (۱) أنه (۲) يحبه (۳)، إلا إحسانه (٤) إليه، وهذا كما قالوا: إن الحمد لله على نوعين: حمد هو شكر، وذلك لا يكون (٥) إلا على نعمته (٢)، وحمد هو مدح (٧) وثناء عليه ومحبة له (٨)؛ وهو بما يستحقه لنفسه سبحانه. فكذلك الحب، فإن الأصل الثاني فيه: هو محبته لما هو له أصل [وهذا (٩) حب من عرف من الله ما يستحق أن يحب لأجله] (۱۱) وما من وجه من الوجوه التي يعرف الله (۱۱) بها مما دلت عليه (۲۱) أسماؤه وصفاته، إلا وهو يستحق المحبة الكاملة من ذلك الوجه. حتى جميع مفعولاته إذ كل نعمة منه فضل، وكل نقمة منه عدل، ولهذا استحق (۱۳) أن يكون محمودًا على كل حال [ويستحق أن يحمد على السراء والضراء] (۱۶)، وهذا أعلى وأكمل وهو حب الخاصة، يحمد على السراء والضراء]

<sup>(</sup>۱) «به» ساقط من «س» و «د» و «ش».

<sup>(</sup>۲) «أنه» ساقط من «ص»، وفي «س» و «ش»: «أن».

<sup>(</sup>٣) في "ص»: «محبة»، وفي «د»: «يحبها».

<sup>(</sup>٤) في «س» و «ش»: «إلا إلى إحسانه إليه».

<sup>(</sup>٥) في «د»: «لا يلون» وهذا تحريف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٦) في «ش»: «نعمة».

<sup>(</sup>٧) «مدح» ساقط من «س» و «ص» و «ش»، وكذلك الواو بعدها ساقطة من «س» و «ص» و «ش».

<sup>(</sup>٨) قوله: «ومحبة له» ساقط من «س» و «ش».

<sup>(</sup>٩) الواو ساقطة من «س» و «ش».

<sup>(</sup>١٠) ما بين المعقوفين ساقط من «ص».

<sup>(</sup>١١) لفظة الجلالة ساقط من «س» و «ش».

<sup>(</sup>۱۲) «عليه» ساقط من «س» و «ش».

<sup>(</sup>۱۳) في «ص»: «يستحق».

<sup>(</sup>١٤) ما بين المعقوفين ساقط من «س» و «ش» .

وهؤلاء هم الذين يطلبون لذة النظر إلى وجهه الكريم ويتلذذون بذكره ومناجاته، ويكون ذلك لهم أعظم من الماء للسمك، حتى لو انقطعوا<sup>(1)</sup> عن ذلك لوجدوا من الألم ما لا يطاق، وهم السابقون كما في الحديث في «صحيح مسلم» عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: «مر النبي على بجبل يقال له: جُمْدان<sup>(۲)</sup> فقال: سيروا، هذا جُمْدَان<sup>(۳)</sup> سبق المُفْرِدُون. قالوا: يا رسول الله، من المُفْرِدُون؟ قال: الذاكرون الله كثيرًا والذاكرات» وفي رواية أخرى قال: «المستهترون بذكر الله يضع الذكر عنهم أثقالهم فيأتون<sup>(۵)</sup> يوم القيامة خفافًا<sup>(۲)</sup>». وفي (۷) حديث هارون بن عنترة (۸) عن فيأتون<sup>(۵)</sup> يوم القيامة خفافًا<sup>(۲)</sup>».

<sup>(</sup>۱) في «د»: «قطعوا».

<sup>(</sup>۲) في «س» و «ص» و «ش»: «حمدان» وهذا تصحيف.

<sup>(</sup>٣) في «س» و «ص» و «ش»: «حمران».

<sup>(</sup>٤) «صحيح مسلم» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب الذكر (٤٨)، باب الحث على ذكر الله (١)، ح٢٦٧٦/٤، عن أبي هريرة قال: كان رسول الله على يسير في طريق مكة، فمر على جبل يقال له: جُمْدَان فقال: «سيروا، هذا جُمْدَان سبق المُفْردُون». قالوا: وما المُفْردُون يا رسول الله؟ قال: «الذاكرون الله كثيرًا والذاكرات».

<sup>(</sup>٥) في «د» و«ص» و«ش»: «فيأتون الله» والذي أثبته في النص من نسخة «س» لموافقتها لفظ الحديث في «سنن الترمذي».

<sup>(</sup>٦) أخرج الترمذي في «سننه»: ج٥، كتاب الدعوات (٤٩)، باب (١٢٩)، ح٣٥٩، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «سبق المفردون». قالوا: وما المفردون يا رسول الله؟ قال: «المستهترون في ذكر الله، يضع الذكر عنهم أثقالهم فيأتون يوم القيامة خفافًا» قال أبو عيسى: هذا حديث حسن غريب.

 <sup>(</sup>۷) في «د» بعد كلمة «خفافًا»: «هي». و«المستهتر بذكر الله يتولع به ينعم به كلف لا يفتر عنه» وهو في طبعة الفتاوى: (۱۰/ ۸۵).

<sup>(</sup>۸) في «ش» هكذا: «عسرة»، وفي «د» هكذا: «عبرة»، وهذا تحريف.

أبيه (١) عن ابن عباس - رضي الله عنهما - قال: «قال موسى: يا رب، أي عبادك أحب إليك؟ قال: الذي يذكرني ولا ينساني. قال: فأي عبادك أعلم؟ قال: الذي يطلب علم الناس إلى علمه ليجد كلمة تدله على هدى أعلم؟ قال: الذي يطلب علم الناس أحكم (٢)؟ قال: الذي يحكم على أو ترده عن ردى. قال: فأي عبادك أحكم (٢)؟ قال: الذي يحكم على نفسه كما يحكم على غيره، ويحكم لغيره كما يحكم لنفسه (٣). فذكر في هذا الحديث (١) الحب والعلم والعدل، وذلك جماع الخير.

ومما ينبغي التفطن له (٥)، أنه لا يجوز أن يظن في باب محبة الله تعالى

وهو هارون بن عنترة، بنون ثم مثناة، ابن عبد الرحمن الشيباني أبو عبد الرحمن أو أبو عمرو ابن أبي وكيع الكوفي، لا بأس به. مات سنة اثنتين وأربعين ومائة.
 انظر: «التقريب» لابن حجر: (٢/ ٣١٢).

وأبو هارون هو عنترة بن عبد الرحمن الكوفي ثقة، وهم من زعم له صحبة، روى عن ابن عباس، وروى عنه ابنه.

انظر: «التقريب» لابن حجر: (٢/ ٨٩)، و«تهذيب التهذيب»: (٨/ ١٦٢).

<sup>(</sup>١) في «د» بعد كلمة «عن أبيه»: «نعم به كلف» وهو خطأ من الناسخ.

<sup>(</sup>٢) في «ص»: «أحلم» وهذا تصحيف.

 <sup>(</sup>٣) لم أجد هذا الحديث عن ابن عباس \_ رضي الله عنهما \_، والذي وجدته هو ما أخرجه الدارمي في «سننه» في المقدمة: (١٠٢/١)، في باب التوبيخ لمن يطلب العلم لغير الله

ولفظه هناك: «أخبرنا عبد الله بن موسى عن عثمان بن الأسود عن عطاء قال: قال موسى: يا رب أي عبادك أحكم؟ قال: الذي يحكم للناس كما يحكم لنفسه. قال: يا رب، أي عبادك أغنى؟ قال: أرضاهم بما قسمت له. قال: يا رب أي عبادك أخشى لك؟ قال: أعلمهم بى».

وكذلك أخرجه ابن المبارك في «الزهد»: (ص١٨٨) بلفظ الدارمي وسنده.

<sup>(</sup>٤) «الحديث» ساقط من «س» و «ش».

<sup>(</sup>٥) «له» ساقط من «س».

ما يظن في محبة غيره، مما<sup>(۱)</sup> هو من جنس التجني، والهجر والقطيعة <sup>(۲)</sup> لغير سبب، ونحو ذلك مما قد يغلط فيه طوائف من الناس حتى يتمثلوا في حبه بجنس ما يتمثلون به في حب من يصد ويقطع بغير ذنب، أو يبعد من يتقرب إليه وإن غلط في ذلك من غلط <sup>(۳)</sup> من المصنفين <sup>(٤)</sup> في رسائلهم حتى يكون مضمون كلامهم إقامة الحجة على الله، بل<sup>(٥)</sup> لله الحجة البالغة.

وقد ثبت في «الصحيحين» عن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ عن النبي وقد ثبت في «الصحيحين» عن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ عن النبي أنه قال: «من ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي، ومن ذكرني في ملأ ذكرته في ملأ خير منه، ومن تقرب إليَّ شبرًا تقربت إليه ذراعًا، ومن تقرب إليَّ ذراعًا تقربت إليه باعًا، ومن أتاني يمشي أتيته هرولة»(٢). وفي بعض

<sup>(</sup>١) في «س»: «لما» وهو خطأ.

<sup>(</sup>٢) التجني: مثل التجرم، وهو أن يدعي عليك ذنبًا لم تفعله. انظر: «لسان العرب» لابن منظور: (٣/ ٥١٩)، مادة: «جني».

الهجر: ضد الوصل، ويقال: هجرت الشيء هجرًا إذا تركته وأغفلته. انظر: «لسان العرب» لابن منظور: (٣/ ٧٧١)، مادة: «هجر».

والقطيعة: الهجران، والصد ضد الوصل. انظر: «لسان العرب» لابن منظور: (٣/ ١١٩)، مادة: «قطع».

<sup>(</sup>٣) قوله: «من غلط» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٤) في «س» و «ص» و «د»: «المتمثلين» وهذا تحريف وهو خطأ.

<sup>(</sup>٥) في «ص»: «قل فلله».

<sup>(</sup>٦) «صحيح مسلم» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب الذكر (٤٨)، باب الحث على ذكر الله (١)، ح٢/٢٦٧، عن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ قال: قال رسول الله ﷺ: "يقول الله عز وجل: أنا عند ظن عبدي بي وأنا معه حين يذكرني، إن ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي، وإن ذكرني في ملأ ذكرته في ملأ خير منهم، وإن تقرب مني شبرًا تقربت إليه ذراعًا، وإن تقرب إليه ذراعًا تقربت منه باعًا، وإن أتاني =

الآثار يقول الله تعالى: «أهل ذكري أهل مجالستي، وأهل شكري أهل زيارتي، وأهل طاعتي أهل كرامتي، وأهل معصيتي لا أؤيسهم من رحمتي: إن تابوا فأنا حبيبهم؛ لأن الله تعالى يحب التوابين (١)، وإن لم يتوبوا فأنا طبيبهم أبتليهم بالمصائب حتى أطهرهم من المعايب»(٢).

وقد (٣) قال تعالى: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّلِاحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِثُ فَلَا يَخَافُ ظُلَمًا وَلَا هَضْمًا ﴾ (٤) ، قالوا: الظلم أن يحمل عليه سيئات غيره، والهضم أن ينقص من حسنات نفسه (٥) ، وقال (٢) تعالى: ﴿ وَمَا ظُلَمَنَاهُمْ وَلَاكِن كَانُوا الفُسَهُمْ يَظُلِمُونَ ﴾ (٧) ، وقال: ﴿ وَمَا ظُلَمَنَاهُمْ وَلَاكِن ظُلَمُوا أَنفُسَهُمْ يَظُلِمُونَ ﴾ (٨) . وفي

<sup>=</sup> يمشي أتيته هرولة». وهو في «صحيح البخاري بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١٣، كتاب التوحيد (٩٧)، باب (١٥)، ح٧٤٠٥، عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ بلفظ نحوه.

<sup>(</sup>١) في «ص» بعد كلمة «التوابين»: «ويحب المتطهرين».

<sup>(</sup>۲) ذكر ابن القيم هذا الأثر في كتابه «مدارج السالكين» في موضعين: (۱/ ١٩٤ ـ ١٩٥)، وفي (١/ ٢٣٤ ـ ٤٣٣)، وأشار إلى أنه في «مسند الإمام أحمد» وبحثت عنه في «المسند» فلم أجده، وسألت من له اهتمام بهذا فأخبرني أنه بحث عنه في «المسند» فلم يجده فيه ولا في غيره.

<sup>(</sup>٣) ﴿ قد » ساقط من «س».

 <sup>(</sup>٤) سورة طه، الآية: ١١٢.

<sup>(</sup>٥) قال ابن كثير في «تفسيره» (ص١٦٦): (لما ذكر الظالمين ووعيدهم، ثنى بالمتقين وحكمهم وهو أنهم لا يظلمون ولا يهضمون، أي: لا يزاد في سيئاتهم ولا ينقص من حسناتهم قاله ابن عباس ومجاهد والضحاك والحسن وقتادة وغير واحد، فالظلم الزيادة بأن يحمل عليه ذنب غيره والهضم النقص) اهـ.

<sup>(</sup>٦) في «ش»: «وقد قال تعالى».

<sup>(</sup>٧) سورة النحل، الآية: ١١٨.

<sup>(</sup>۸) سورة هود، الاية: ۱۰۱، وهذه الآية ساقطة من «س» و «ص» و «ش».

الحديث (١١) الصحيح عن أبي ذر \_ رضي الله عنه \_ عن النبي على قال: «يقول الله تعالى: يا عبادي، إني حرمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم محرمًا، فلا تظالموا. يا عبادي، كلكم ضال إلا من هديته، فاستهدوني أهدكم. يا عبادي، كلكم جائع إلا من أطعمته فاستطعموني أطعمكم. يا عبادي، كلكم عار إلا من كسوته فاستكسوني أكسكم. يا عبادي، إنكم تذنبون بالليل والنهار، وأنا أغفر الذنوب جميعًا<sup>(٢)</sup>، فاستغفروني أغفر لكم. يا عبادي، إنكم لن تبلغوا ضري فتضروني ولن تبلغوا نفعي فتنفعوني. يا عبادي، لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم كانوا على أتقى قلب رجل منكم ما زاد ذلك في ملكي شيئًا. يا عبادي، [لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم كانوا على أفجر قلب رجل منكم ما نقص ذلك من ملكي شيئًا. يا عبادي، لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم اجتمعوا في صعيد واحد فسألوني فأعطيت كل واحد منهم مسألته ما نقص ذلك من ملكي إلا كما ينقص المخيط إذا غمس في البحر. يا عبادي] (٣)، إنما هي أعمالكم أحصيها لكم ثم (٤) أوفيكم إياها فمن وجد خيرًا فليحمد الله، ومن وجد غير ذلك فلا يلو من إلا نفسه» (٥).

<sup>(</sup>١) قوله: «وفي الحديث» ساقط من «ص».

<sup>(</sup>٢) في «س» و«د» و«ش» بدل كلمة «جميعا» عبادة هي: «ولا أبالي»، والذي أثبته في النص من «ص» ورجحناها لموافقتها نص الحديث في «صحيح مسلم».

<sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفين ساقط من  $(m) e^{(m)} e^{(m)}$ .

<sup>(</sup>٤) في «ش»: «أوفيكم».

<sup>(</sup>٥) في "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب البر والصلة (٤٥)، باب تحريم الظلم (١٥)، ح٧٥٧، عن أبي ذر \_ رضي الله عنه \_ بلفظ مقارب.

ولهذا كان سيد الاستغفار (۱) ما رواه البخاري في «صحيحه» (۲) عن شداد بن أوس (۳) قال: قال رسول الله ﷺ: «سيد الاستغفار أن يقول العبد: اللهم أنت ربي لا إله إلا أنت خلقتني وأنا عبدك، وأنا على عهدك ووعدك ما استطعت، أعوذ بك من شر ما صنعت، أبوء لك بنعمتك علي وأبوء لك بننبي، فاغفر لي، فإنه (۵) لا يغفر الذنوب إلا أنت. من قالها إذا أصبح موقنًا بها فمات في يومه دخل الجنة، ومن قالها إذا أمسى موقنًا بها فمات ليلته دخل الجنة».

فالعبد دائمًا بين نعمة من الله يحتاج فيها إلى شكر، وذنب منه يحتاج فيه إلى استغفار، وكل من هذين من الأمور اللازمة للعبد دائمًا، فإنه لا يزال يتقلب في أنعم (٧) الله وآلائه (٨) ولا يزال محتاجًا إلى التوبة والاستغفار.

<sup>(</sup>۱) في «د»: «ومن ذلك ما رواه»، وفي «س» و«ش»: «ولما كان ما رواه».

<sup>(</sup>٢) قوله: «في صحيحه» ساقط من «س».

<sup>(</sup>٣) شداد بن أوس بن ثابت بن أخي حسان بن ثابت شاعر رسول الله ﷺ، صحابي يكنى أبا يعلى، نزل الشام بناحية فلسطين، ومات بها سنة إحدى وأربعين، وقيل: توفي سنة أربع وستين، قال عبادة بن الصامت: كان شداد بن أوس ممن أوتي العلم والحلم. انظر: «الإصابة» لابن حجر: (٥/ ٥٢)، وكذلك «الاستيعاب في معرفة الأصحاب» لابن عبد البر المطبوع بذيل «الإصابة»: (٥/ ٥٢).

<sup>(</sup>٤) «لك» ساقطة من «س» و «د» و «ش»، والذي أثبته في النص من «ص» لموافقتها «صحيح البخارى».

<sup>(</sup>٥) في «س، وهش»: «إنه»، والذي أثبته في النص من «س» و «د، لموافقتها «صحيح البخاري».

<sup>(</sup>٦) "صحيح البخاري بشرحه فتح الباري" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١١، كتاب الدعوات (٨٠)، باب أفضل الاستغفار (٢)، ح٢٠٣٦، عن شداد بن أوس - رضى الله عنه \_ بلفظ مقارب.

<sup>(</sup>٧) في (س»: «نعم الله» بإسقاط الألف.

 <sup>(</sup>۸) كلمة «وآلائه» ساقطة من «س».

ولهذا كان سيد ولد آدم وإمام المتقين محمد ﷺ (١) يستغفر في جميع الأحوال.

وقال على الحديث الصحيح الذي رواه البخاري (٢): «يا أيها الناس، توبوا إلى ربكم (٣) [فإني أتوب إلى الله في اليوم مائة مرة»] (٤). وقال عبد الله بن عمر: «كنا نعد لرسول الله على في المجلس الواحد يقول: رب اغفر لي وتب علي إنك أنت التواب الرحيم، مائة مرة» (٥).

<sup>(</sup>۱) «محمد ﷺ» ساقط من «س» و «ص» و «ش».

<sup>(</sup>٢) في جميع النسخ والمطبوعة «الذي رواه البخاري»، والصحيح أنه في "صحيح مسلم»، ولعل الشيخ عُلِيَتُمْ ابن تيمية وهم فظنه في البخاري فسبحان من له الكمال على الدوام، أو أن هذا وقع من تصحيف الناسخ والله أعلم.

 <sup>(</sup>٣) في «د» خلط الناسخ بين هذا الحديث وحديث البخاري فقال: «يا أيها الناس توبوا إلى
 ربكم فإني لأستغفر الله وأتوب إليه . . » إلخ الحديث . وكذلك في مطبوعة «الفتاوى»:
 (٨٨/١٠).

<sup>(</sup>٤) ما بين المعقوفين ساقط من «د».

وهذا الحديث أخرجه مسلم في "صحيحه" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب الذكر (٤٨)، باب (١٢)، ح٢ /٣٧٠)، عن ابن عمر \_ رضي الله عنه \_ قال: قال رسول الله على: "يا أيها الناس، توبوا إلى الله، فإنى أتوب إليه في اليوم مائة مرة».

<sup>(</sup>٥) كلمة: «الرحيم» في «د» بدلاً منها: «الغفور».

هذا الحديث أورده الناسخ في «د» بعد الحديث الذي في «صحيح مسلم»: «إنه ليغان على قلبي»، وكذلك في المطبوعة: (١/ ٨٨) حيث أخره عن مكانه في بقية النسخ. والحديث في «سنن الترمذي»: ج٥، كتاب الدعوات (٤٩)، باب (٣٩)، ح٤٣٤، عن ابن عمر - رضي الله عنه - قال: «كان يُعَدُّ لرسول ﷺ في المجلس الواحد مائة مرة، من قبل أن يقوم: رب اغفر لي وتب علي إنك أنت التواب الغفور». وقال: هذا حديث حسن صحيح غريب.

[وقال: «إني لأستغفر الله وأتوب إليه في اليوم أكثر<sup>(۱)</sup> من سبعين مرة»]<sup>(۲)</sup>.

وفي "صحيح مسلم" أنه قال: "إنه (3) ليغان على قلبي وإني لأستغفر الله (6) في اليوم (7) مائة مرة (9). ولهذا شرع الاستغفار في خواتيم (٨) الأعمال.

٢) ما بين المعقوفين ساقط من «ص». والحديث أخرجه البخاري في «صحيحه بشرحه فتح الباري» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١١، كتاب الدعوات (٨٠)، باب (٣)، ح١٣٠٧، عن أبي هريرة: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «والله إني لأستغفر الله وأتوب إليه في اليوم أكثر من سبعين مرة».

- (٤) كلمة: «إنه» ساقطة من «ش».
- (٥) في «ص» زيادة هي: «وأتوب إليه»، وليست في «صحيح مسلم».
  - (٦) في «د» زيادة هي: «والليلة»، وليست في «صحيح مسلم».
- (۷) "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج٤، كتاب الذكر (٤٨)، باب (١٢)، ح٢٠٣/ ٤١ عن الأغر المزنى بلفظه.

وفي «لسان العرب» لابن منظور: (١٠٣٩/٢)، مادة: «غين». والمراد بالغين المذكور في الحديث هو: (ما يغشاه من السهو الذي لا يخلو منه البشر، لأن قلبه أبدًا كان مشغولاً بالله تعالى فإن عرض له وقتًا ما عارض بشري يشغله عن أمور الأمة والملة ومصالحها عد ذلك ذنبًا وتقصيرًا فيفزع إلى الاستغفار. قال أبو عبيدة: يعني أنه يتغشى القلب ما يلبسه، وكذلك كل شيء يغشى شيئًا حتى يلبسه فقد غين عليه).

(٨) في «ش»: «الخواتيم» وهذا تصحيف.

<sup>(</sup>١) في "س" و"ش": "اثنين وسبعين مرة"، والذي أثبته في النص من "د" لموافقتها "صحيح البخاري".

<sup>(</sup>٣) في "ش": "صحيح البخاري"، وهذا تحريف وهو خطأ، والصحيح الذي أثبته في النص.

قال تعالى: ﴿وَالْمُسْتَغْفِرِينَ إِلْاَسْحَادِ ﴾(١). (وقال بعضهم: أحيوا الليل بالصلاة)(٢). فلما كان وقت السحر أمروا بالاستغفار (٣). وفي «الصحيح»: «أن النبي ﷺ كان إذا انصرف من صلاته استغفر (٤) ثلاثًا، وقال: اللهم أنت السلام ومنك السلام تباركت يا ذا الجلال والإكرام»(٥).

وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا أَفَضَتُم مِنْ عَرَفَاتٍ فَاذَكُرُوا اللّهَ عِندَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ وَاذَكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ وَإِن كُنتُم مِن قَبْلِهِ لَمِنَ الْمَشَعْرِ الْحَرَامِ وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ وَإِن كُنتُم مِن قَبْلِهِ لَمِن الْمَاسُونَ مَن اللّهُ عَلَيْ وَاسْتَغْفِرُوا اللّهُ إِن اللّهَ عَفُورٌ تَحِيمُ ﴿ (٢) وَاسْتَغْفِرُوا اللّهُ إِن اللّهَ عَفُورٌ تَحِيمُ ﴿ (٢) .

وقد أمر الله نبيه بعد أن بلغ الرسالة وجاهد في الله حق جهاده، وأتى بما أمر الله به، مما لم يصل إليه أحد غيره، فقال تعالى: ﴿ إِذَا جَاءَ نَصَّرُ اللهِ وَٱلْفَتْحُ فَيَ وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ ٱللّهِ أَفْوَاجًا ﴿ فَسَيِّعْ بِحَمْدِ

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٢) كلمة: «الصلاة» ساقطة من «ص».

<sup>(</sup>٣) انظر: «جامع البيان في تفسير القرآن» للطبري: (٣/ ١٣٩). وانظر: «تفسير القرآن العظيم» لابن كثير: (١/ ٣٥٣)، وفيه: عن أنس بن مالك قال: «كنا نؤمر إذا صلينا من الليل أن نستغفر في آخر السحر سبعين مرة».

<sup>(</sup>٤) في «س»: «يستغفر»، وفي «س»: «استغفر الله».

<sup>(</sup>٥) "صحيح مسلم" ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١، كتاب المساجد ومواضع الصلاة (٥)، باب استحباب الذكر بعد الصلاة وبيان صفته (٦)، ح١٩٥/٥٩١، عن ثوبان ـ رضى الله عنه ـ بلفظه.

<sup>(</sup>٦) قوله تعالى: ﴿واذكروه﴾ إلى قوله تعالى: ﴿أَفَاضِ النَّاسِ﴾ ساقط من «س»، وكذلك قوله تعالى: ﴿وإن كنتم من قبله لمن الضالين﴾ ساقط من «ص» و «ش»، وبدلاً منه قال الناس: «إلى قوله».

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة، الآية: ١٩٨ ـ ١٩٩.

رَبِّكَ وَأَسْتَغْفِرَهُ إِنَّهُمُ كَانَ تَوَّابُلُهُ (١). ولهذا كان قوام (٢) الدين بالتوحيد والاستغفار كما قال تعالى: ﴿ الرَّ كِنَبُ أُخْكِمَتُ ءَايَنْهُمْ مُمَّ فُصِلَتَ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ كَبِيرٍ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ إِنَّى لَكُمْ مِنْهُ لَذِيرٌ وَبَشِيرٌ ﴾ وَأَنِ اسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ مُمَّ خَيدٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ إِنِّي لَكُمْ مِنْهُ لَذِيرٌ وَبَشِيرٌ ﴾ وأن استَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ مُمَّ فُولًا إِلَيْهِ يُمَنِعًا حَسَنًا إِلَى أَجَلِ مُستَّى وَيُؤْتِ كُلَّ ذِى فَضَلِ فَضَلَةً ﴿ (٤)، وقال تُعالى: ﴿ فَأَصْنَعُ مَنَ اللَّهُ وَاسْتَغْفِرُوهُ ﴿ (٥)، وقال تعالى: ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَهُ لَا إِلَهَ إِلَا اللَّهُ وَاسْتَغْفِرُوهُ ﴿ (٥)، وقال تعالى: ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَهُ لَا إِلَهَ إِلَا اللّهُ وَاسْتَغْفِرُ إِلَا لَهُ وَمِنْ مَنْ فَلَكُمْ وَمُثُونًا كُولُوهُ ﴿ (٥) وقال تعالى: ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَهُ لَا إِلَهُ إِلَهُ إِلَيْهُ وَاسْتَغْفِرُ لِذَنْ لِكُولُ وَلِلْمُوْمِينِ وَالْمُؤْمِينَ وَاللّهُ وَاسْتَغْفِرُ لِذَنْ لِكُولُ وَلَلْمُ وَمِنْكُمْ وَمُثَونًا فَيْ وَاللّهُ وَاسْتَغْفِرُ لِذَنْهِ لَهُ وَمُونِ كُلُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاسْتَغْفِرُ لِذَنْهِ كَاللّهُ وَاللّهُ مَا مُنَالًا لَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مُعَلّمُ مُنَالًا لَهُ وَاللّهُ مَا مُنَافِقُ مَلْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْتُلْكُونُ وَاللّهُ وَالْمُ وَاللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

ولهذا جاء في الحديث: «يقول الشيطان: أهلكت الناس بالذنوب، وأهلكوني بلا إله إلا الله والاستغفار» (٧).

<sup>(</sup>۱) سورة النصر، وفي «تفسير ابن كثير» (٥٠٣/٥): قالت عائشة كان رسول الله يكثر في آخر أمره من قول: «سبحان الله وبحمده أستغفر الله وأتوب إليه» وقال: «إن ربي كان أخبرني أني سأرى علامة في أمتي وأمرني إذا رأيتها أن أسبح بحمده وأستغفره إنه كان توابًا. فقد رأيتها ﴿إذا جاء نصر الله والفتح ورأيت الناس يدخلون في دين الله أفواجًا. فسبح بحمد ربك واستغفره إنه كان توابًا ﴾. ورواه مسلم من طريق داود بن أبي هند. وفي «صحيح مسلم» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١، كتاب الصلاة وفي «صحيح مسلم» ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي: ج١، كتاب الصلاة (٤٤)، باب (٢٢)، ح١٨٤/ ٢٢٠، عن عائشة بلفظ يقارب ما ذكر ابن كثير في «تفسيره».

<sup>(</sup>٢) كلمة: «قوام» ساقطة من «ص».

<sup>(</sup>٣) في "ص" و «د»: «أن لا تعبدوا» وهو خطأ.

<sup>(</sup>٤) سورة هود، الآيات: ١ ـ ٣.

 <sup>(</sup>٥) سورة فصلت، الآية: ٦.

 <sup>(</sup>٦) سورة محمد، الآية: ١٩.

<sup>(</sup>٧) في «ص» و«د»: «وبالاستغفار».

والحديث أخرجه أبو عاصم في كتابه «السنة»: (١/ ٩ \_ ١٠)، طبع المكتب الإسلامي بتخريج الألباني ولفظه هناك: عن أبي بكر الصديق \_ رضي الله عنه \_ أن رسول الله ﷺ=

وقد<sup>(۱)</sup> قال يونس: ﴿ لَآ إِلَاهَ إِلَّآ أَنتَ سُبَّحَنَكَ إِنِّ كُنتُ مِنَ ٱلظَّلِلِمِينَ﴾ (۲).

﴿ وَكَانَ النَّبِي ﷺ إذا ركب دابته يحمد الله ثلاثًا، ثم يكبر ثلاثًا، ويقول: لا إله إلا أنت سبحانك ظلمت نفسي فاغفر لي (٣).

وكفارة المجلس التي كان يختم بها المجلس والوضوء(٤): «سبحانك

<sup>=</sup> قال: «عليكم بلا إله إلا الله والاستغفار فأكثروا منهما فإن إبليس قال: أهلكتهم بالأنوب وأهلكوني بالاستغفار فلما رأيت ذلك أهلكتهم بالأهواء فهم يحسبون أنهم مهتدون فلا يستغفرون».

قال الألباني: (إسناده موضوع، آفته عبد الغفور، وهو أبو الصياح الأنصاري الواسطي قال البخاري: تركوه. وقال ابن حبان: كان ممن يضع الحديث، وعثمان بن مطر ضعيف، وأبو بصير إن كان العبدي الكوفي فهو مقبول عند العسقلاني، وإن كان غيره فلم أعرفه انتهى كلام الشيخ الألباني.

وفي "مجمع الزوائد» (٥/ ٢٠٧)، قال: ضعيف.

<sup>(</sup>۱) «قد» ساقط من «س».

 <sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، الآية: ٨٧.

<sup>(</sup>٣) في «سنن الترمذي»: ج٥، كتاب الدعوات (٥)، باب (٤٧)، ح٣٤٤٦، عن علي بن ربيعة قال: شهدت عليًا أتي بدابة ليركبها فلما وضع رجله في الركاب قال: بسم الله ثلاثًا، فلما استوى على ظهرها، قال: الحمد لله، ثم قال: (سبحان الذي سخر لنا هذا وما كنا له مقرنين، وإنا إلى ربنا لمنقلبون) ثم قال: الحمد لله ثلاثًا، والله أكبر ثلاثًا سبحانك إني قد ظلمت نفسي فاغفر لي فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت ثم ضحك. قلت: من أي شيء ضحكت يا أمير المؤمنين؟ قال: رأيت رسول الله على صنع كما صنعت ثم ضحك فقلت من أي شيء ضحكت يا رسول الله؟ قال: إن ربك ليعجب من عبده إذا قال: رب اغفر لي ذنوبي إنه لا يغفر الذنوب غيرك». قال: هذا حديث حسن صحيح. انتهي.

<sup>(</sup>٤) كلمة: «والوضوء» ساقطة من «د».

اللهم وبحمدك، أشهد أن لا إله إلا أنت، أستغفرك وأتوب إليك ١٠٠٠.

آخر القاعدة والحمد لله رب العالمين (٢)، وصلى الله على نبينا محمد النبي الأمي وعلى آله وصحبه وسلم تسليمًا، وحسبنا الله ونعم الوكيل، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم (٣).

<sup>(</sup>۱) "سنن الترمذي": ج٥، كتاب الدعوات، (٤٩)، باب (٣٩)، ح٣٤٣٣، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: "من جلس في مجلس فكثر فيه لغطه فقال قبل أن يقوم من مجلسه ذلك: سبحانك اللهم وبحمدك أشهد أن لا إله إلا أنت أستغفرك وأتوب إليك إلا غفر له ما كان في مجلسه ذلك". وقال: هذا حديث حسن غريب صحيح من هذا الوجه لا نعرفه من حديث إلا من هذا الوجه.

<sup>(</sup>۲) وفي «د»: «تمت التحفة. بحمد الله تعالى وحسن توفيقه والحمد لله وحده وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم). وفي «ش»: «والحمد لله رب العالمين وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليمًا كثيرًا. آمين».، وفي «س»: «آخره والحمد لله رب العالمين، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه أجمعين كان الفراغ منها سنة ألف ومائتين وإحدى وعشرين».

<sup>(</sup>٣) في "ص" بعد كلمة: «العظيم" هذه العبارة: «علقها لنفسه ولمن شاء الله من بعده العبد الفقير عثمان بن أحمد بن سعيد النجدي الحنبلي غفر الله له ولوالديه ولجميع المسلمين ونفعه الله بالعلم النافع والعمل الصالح وسائر المسلمين ووافق الفراغ منها الأحد المبارك عاشر رجب المحرم سنة أربع وثمانين ختمت بخير".

# الفهارس

- ١ \_ فهرس الآيات القرآنية.
- ٢ \_ فهرس الأحاديث النبوية.
  - ٣ \_ فهرس الآثار.
  - ٤ \_ فهرس اللغة.
  - ٥ \_ فهرس الشعر .
- ٦ \_ فهرس الأعلام المترجم لهم في الحاشية.
  - ٧ \_فهرس الفرق.
  - ٨ \_ فهرس المصادر والمراجع.
    - ٩ \_ فهرس الموضوعات.



### فمرس الأيات القرآنية

طرف الآية الصفحة

#### الفاتحة

﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ۞ ﴾ 
٣٤٥، ٣٣٧

### البقرة

| 197           | ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ ٢ ﴾ [٢ ـ ٥]                 |
|---------------|-----------------------------------------------------------------|
| 371, 997, 0.7 | ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ 🕦 ﴾                |
| 474           | ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ (٢٦ ﴾               |
| ١٣٨           | ﴿ فَتَلَقَّىٰ آدَمُ مِن رَّبِّهِ كَلِمَاتٍ 🖤 ﴾                  |
| ۲۳۸           | ﴿ فَمَن تَبِعَ هُدَايَ فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ (٣٨) ﴾            |
| 740           | ﴿ وَإِيَّايَ فَارْهَبُونِ 🛈 ﴾                                   |
| 701,307       | ﴿ وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ ۞ ﴾                    |
| 777           | ﴿ وَإِنَّهَا لِكَبِيرَةٌ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِعِينَ ۞ ﴾         |
| 777           | ﴿ وَإِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَمَا يَتَفَجَّرُ مِنْهُ (٧٤) ﴾     |
| 444           | ﴿ وَمَا هُم بِضَارِينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ (١٠٢ ﴾                  |
| *•٧           | ﴿ بَلَىٰ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ (١١٢) ﴾ |

## طرف الآية

#### الصفحة

| ٤١٨           | ﴿ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم (١١٨) ﴾                                                |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 197           | ﴿ وَاتَّقُوا يَوْمًا لاَّ تَجْزِي نَفْسٌ (١٢٣) ﴾                                                |
| ۲۷۹ ، ۲۲۹     | ﴿ وَإِذِ ابْتَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ (١٧٤) |
| 771, 4.7      | ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ أَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ (١٣١) ﴾                                     |
| 077,037,      | ﴿ فَلا تَخْشُوهُمْ وَاخْشُونِي (٠٠٠) ﴾                                                          |
| P37, VF7      | ﴿ فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ وَاشْكُرُوا (١٥٧ ﴾                                                 |
| 701,071,307   | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَعِينُوا بْالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ (١٥٣) ﴾                   |
| ۸٥١، ٣٢١، ١١٢ | ﴿ وَلَنَبْلُونَكُم بِشَيْءٍ مِّنَ الْخَوْفِ وَالْجُوعِ (١٥٥) ﴾                                  |
| 107           | ﴿ وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ (١٠٥٠) الَّذِينَ (١٠٦٠ ﴾                                              |
| ۳۸۹           | ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ (١٦٥ ﴾                                        |
| 1.9.2.9.2.0   | ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًّا لِلَّهِ (١٥٠ ﴾ [٢٥١، ١٥٧]                                   |
| 777           | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِن طَيِّبَاتٍ (٧٧) ﴾                                   |
| 717, 407      | ﴿ وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ (٧٧٠) ﴾                                        |
| <b>**</b> 0.  | ﴿ لَيْسَ الْبِرَّ أَن تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ (١٧٧) ﴾                                             |
| 411           | ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ ( ١٨٥ ﴾                                                      |
| 199           | ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ ﴿ ١٩٤٠ ﴾                                         |
| ٤٠٨           | ﴿ وَأَحْسِنُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ (١٩٥) ﴾                                     |
| 171           | ﴿ وَلا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ (١٩٠٠)                                        |
| . 7 • 7       | ﴿ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ (١٩٧٧ ﴾                                                 |

#### الصفحة

| ٤٦٠           | ﴿ فَإِذَا أَفَضْتُمْ مِّنْ عَرَفَاتٍ (١٩٨) ﴾                 |
|---------------|--------------------------------------------------------------|
| 7 £ 9         | ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُم مَّنَاسِكَكُمْ فَاذْكُرُوا (٢٠٠٠ ﴾       |
| 197           | ﴿ وَاذْكُرُوا اللَّهَ فِي أَيَّامٍ مَّعْدُودَاتٍ (٢٠٣) ﴾     |
| 217, 007, 733 | ﴿ وَاللَّهُ لا يُحِبُّ الْفَسَادَ (٢٠٠٠ ﴾                    |
| 711           | ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ (٢١٤) ﴾          |
| 377, PPT      | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا (٢١٨) ﴾      |
| 187           | ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ (٢٢٢) ﴾               |
| <b>70V</b>    | ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ (٢٧٤) ﴾          |
| 707           | ﴿ حَافِظُوا عَلَى الصَّلُوَاتِ وَالصَّلاةِ (٢٣٨) ﴾           |
| YTA           | ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَذُو فَضْلٍ عَلَى النَّاسِ (٢٤٣) ﴾          |
| 277           | ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا اقْتَتَلُوا (٢٥٣) ﴾               |
| Y 9.A         | ﴿ اللَّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا يُخْرِجُهُم (٢٥٧) ﴾      |
| 17.           | ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمُ (٢٣٥) ﴾        |
| 197           | ﴿ وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ (٢٨١) ﴾ |
| Y • 1         | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَايَنتُم (٢٨٢) ﴾   |
| 177           | ﴿ وَإِن تُبْدُوا مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ (٢٨٤) ﴾  |

# آل عمران

### الصفحة

۲۶۶، ۶۶۶، ۲۶۶ ۸۵

70.

٤٠٩

٣.٣

٣٠٨،١٢٩

444

191

199,107

770

107

1.7

197

Y . .

﴿ لِلَّذِينَ اتَّقُواْ عِندَ رَبِّهِمْ ... ① ﴾ ﴿ وَالْمُسْتَغْفِرِينَ بِالأَسْحَارِ ... ﴿ ۞ ﴾ ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ ... ﴿ ۞ ﴾ ﴿ قُلْ إِن تُخْفُوا مَا فِي صُدُورِكُمْ ... ۞ ﴾ ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِي ... ( ۞ ﴾

﴿ كُلُّمَا دَخُلُ عَلَيْهَا زَكُرِيًّا الْمِحْرَابَ ... (٣٧ ﴾ ﴿ أَلاَّ تُكُلِّمُ النَّاسَ ثَلاثَةَ أَيًّامٍ إِلاَّ ... (٤٠ ﴾ ﴿ بَلَىٰ مَنْ أُوفَىٰ بِعَهْدِهِ وَاتَقَىٰ ... (٢٧ ﴾ ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ النَّبِينِ ... (٨٠ ﴾ ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ الإِسْلامِ دِينًا ... (٨٠ ﴾ ﴿ وَلِلَّه عَلَى النَّاسِ حَجُ البَيْتِ ... (٩٠ ﴾ ﴿ وَلِلَّه عَلَى النَّاسِ حَجُ البَيْتِ ... (٩٠ ﴾ ﴿ وَلِلَّه عَلَى النَّاسِ حَجُ البَيْتِ ... (٩٠ ﴾ ﴿ وَإِنْ تَصْبُرُوا وَتَتَقُوا اللَّهَ ... (١٠٠ ﴾ ﴿ إِن تَصْبُرُوا وَتَتَقُوا اللَّهَ ... (١٠٠ ﴾ ﴿ إِن تَصْبُرُوا وَتَتَقُوا اللَّهَ مَا يُضُوهُمْ ... (١٠٠ ﴾ ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَكُمْ تُفْلَحُونَ ... (١٠٠ ﴾ ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَكُمْ تَفْلَحُونَ ... (١٠٠ ﴾ ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَكُمْ تَفْلُحُونَ ... (١٠٠ ﴾ ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَكُمْ تَفْلُحُونَ ... (١٠٠ ﴾ ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَكُمْ السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ ... (١٠٠ ﴾ ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَكُمْ السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ ... (١٠٠ ﴾ ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ عَرْضُهَا السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ ... (١٠٠ ﴾ ﴿ وَاتَقُوا اللَّهَ عَرْضُهَا السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ ... (١٠٠ ﴾ ﴿ وَجَنَة عَرْضُهَا السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ ... (١٠٠ ﴾ ﴿

| الصفحة       | طرف الآية                                                                                    |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 711,719      | ﴿ وَلَا تَهِنُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَنتُمُ (١٣٦) ﴾                                          |
| 401          | ﴿ وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنُّونَ الْمَوْتَ (١٤٣) ﴾                                              |
| <b>Y</b> 7V  | ﴿ وَسَيَجْزِي اللَّهُ الشَّاكِرِينَ (١٤٤) ﴾                                                  |
| 101          | ﴿ وَاللَّهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ (١٤٦) ﴾                                                    |
| 119.8.1      | ﴿ مِنكُم مَّن يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ الآخِرَةَ (١٠٢) ﴾                     |
| 198,110      | ﴿ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ (١७٩) ﴾ |
| 257          | ﴿ إِن يَنصُرْكُمُ اللَّهُ فَلا غَالِبَ لَكُمْ (١٠٠٠) ﴾                                       |
| 178.1.9      | ﴿ يَقُولُونَ بَأَفْوَاهِهِم مَّا لَيْسَ (٢٧٠) ﴾                                              |
| 737, 137     | ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ (١٧٣) ﴾                                                    |
| 780,740      | ﴿ فَلا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ (١٧٥) ﴾                               |
| 78.          | ﴿ وَخَافُونِ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ (١٧٠٠ ﴾                                                 |
| 701          | ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ (١٩٠ ﴾ [١٩١ ، ١٩٠]                               |
| ۲            | ﴿ لَكِنِ الَّذِينَ اتَّقَوْا رَبَّهُمْ (١٩٨٠ ﴾                                               |
| <b>Y V A</b> | ﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَمَن يُؤْمِنُ (١٦٦ ﴾                                       |
| 107,100      | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا                                                   |
|              | النساء                                                                                       |

| 1 80 | ﴿ وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ 🕪 ﴾        |
|------|------------------------------------------------------------|
| ٨٢٨  | ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ (٢٣) ﴾ |

#### الصفحة

|                                          | و و څو ور پروه ه پروه                                                                           |
|------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 411                                      | ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ ( 📆 ﴾                                       |
| ٩٤                                       | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَقْرَبُوا [٢٦] ﴾                                           |
| 377, . , , , , , , , , , , , , , , , , , | ﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ     |
| 777                                      | ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ ۞                                      |
| ۲۰۸،۲۱۰                                  | ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ 🖘 ﴾                                                             |
| 791                                      | ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ 📆 ﴾                                             |
| ١٧٦                                      | ﴿ قُلْ مَتَاعُ الدُنْيَا قَلِيلٌ 🗤 ﴾                                                            |
| ٣٦٤                                      | ﴿ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ 🖂 ﴾                                            |
| Y 0 •                                    | ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلاةَ فَاذْكُرُوا ( ) ﴾                                                |
| 770                                      | ﴿ وَلاَ تَهِنُوا فِي ابْتِغَاءِ القَوْمِ (١٠٤٠ ﴾                                                |
| 717                                      | ﴿ وَهُوَ مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّنُونَ مَا لاَ يَرْضَىٰ (١٠٠٨ ﴾                                    |
| 17.                                      | ﴿ لاَ خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِّنْ نَّجْوَاهُمْ (١٦٤) ﴾                                             |
| ۰۶۲، ۷۷۳                                 | ﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ ﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ |
| ٤٠٨                                      | ﴿ وَاتَّخَذُ اللَّهُ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلاً (١٢٥) ﴾                                              |
| 11.                                      | ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ (١٢٥) ﴾                             |
| 7.0                                      | ﴿ وَلَلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ (١٣٦) ﴾                                    |
| 711                                      | ﴿ إِنَّ اللَّهَ جَامِعُ الْمُنَافِقِينَ وَالْكَافِرِينَ (١٤٠٠)                                  |
| 707, ٧٠٧, ٨٣١                            | ﴿ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللَّهَ (١٤٢) ﴾                                            |
| 711,371,7A7                              | ﴿ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدَّرْكِ الأَسْفَلِ (١٤٥) ﴾[١٤٦، ١٤٥]                              |

طرف الآية الصفحة

# المائكة

| 417        | ﴿ أُحِلَّتْ لَكُم بَهِيمَةُ الْأَنْعَامِ ① ﴾                                  |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۰۲، ۲۲۲   | ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي 🕝 ﴾ |
| ٣٢٨        | ﴿ حُرَّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ ۞ ﴾                              |
| Y0.        | ﴿ فَكُلُوا مِمَّا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ ۞ ﴾                                   |
| 411        | ﴿ مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم ( 📆 ﴾                              |
| 791        | ﴿ قَدْ جَاءَكُم مَّنَ اللَّه نُورٌ وَكَتَابٌ (١٥ ﴾ [١٦ ، ١٥]                  |
| 220        | ﴿ نَحْنُ أَبْنَاءُ اللَّهِ وَأَحْبًاؤُهُ ۞﴾                                   |
| 110,111,09 | ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِن كُنتُم 📆 ﴾                                |
| 110        | ﴿ وَعَلَى اللَّهُ فَتَوَكَّلُوا إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ 📆 ﴾                   |
| ٣٢٨        | ﴿ فَإِنَّهَا مُحَرُّمَةٌ عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ سَنَةً 📆 ﴾                    |
| 199        | ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ (٢٧) ﴾                      |
| 14. (1.9   | ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ لَا يَحْزُنُكَ (13) ﴾                               |
| 750        | ﴿ فَلا تَخْشُوا النَّاسَ وَاخْشُونْ (١٤) ﴾                                    |
| 491        | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَن يَرْتَدُّ مِنكُمْ ﴿ ٢٠٠ ﴾                |
| ٤٠٨،٤٠٥    | ﴿ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُونَهُ ﴿ 3 ﴾                                             |
| 7 • 1      | ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْكِتَابِ آمَنُوا وَاتَّقَواْ (٦٠ ﴾                    |
| 717        | ﴿ لَبِئْسَ مَا قَدَّمَتْ لَهُمْ أَنفُسُهُمْ ۞﴾                                |
| ٤٣٨        | ﴿ وَإِذَا سَمِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَى الرَّسُولِ 🗥 ﴾                           |

| الصفحة     | طرف الآية                                                       |
|------------|-----------------------------------------------------------------|
| <b>771</b> | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُحَرِّمُوا (٨٧) ﴾          |
| ۲٠۸        | ﴿ أَبَدًا رَّضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا (١١٦٠)              |
|            | الأنعام                                                         |
| ۲۳٦        | ﴿ وَأَنذِرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُوا ( ۞ ﴾      |
| 17 1.9     | ﴿ وَلا تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم ( 🐨 ﴾              |
| ١٠٨        | ﴿ وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ 💿 ﴾                   |
| £ 7 V      | ﴿ لا أُحِبُ الآفِلِينَ 🕥 ﴾                                      |
| ٣٨٠        | ﴿ فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَا قَوْمٍ (٧٨) ﴾ [٨٨-٨١]             |
| ***        | ﴿ فَأَيُّ الْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِالْأَمْنِ (٨١) ﴾             |
| 777        | ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ إِذْ قَالُوا ﴿ ﴿ ﴾      |
| 799        | ﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ ( ١٠٠٠ ﴾          |
| 441        | ﴿ فَمَن يُرِدِ اللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ (١٢٠) ﴾ |
| 728        | ﴿ سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ اللَّهُ (١٤٨ ﴾      |
| 187        | ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَ (١٥٨) ﴾                  |
| 70.        | ﴿ وَلا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكَرِ اسْمُ (٢٠٠٠ ﴾            |
|            | الأعراف                                                         |
| 9.7        | ﴿ فَلَمَّا ذَاقًا الشَّجَرَةَ بَدَتْ (٢٢) ﴾                     |

| الصفحة        | طرف الآية                                                         |
|---------------|-------------------------------------------------------------------|
| 107           | ﴿ قَالا رَبُّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسْنَا (٢٣) ﴾                      |
| 7.7           | ﴿ وَلِبَاسُ التَّقْوَىٰ ذَلِكَ خَيْرٌ (٢٦ ﴾                       |
| 455           | ﴿ وَإِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً قَالُوا وَجَدْنَا (٢٨) ﴾             |
| ۲             | ﴿ فَمَنِ اتَّقَىٰ وَأَصْلُحَ (٣٥) ﴾                               |
| 727           | ﴿ ادْخُلُوا الْجَنَّةَ لا خَوْفٌ عَلَيْكُمْ ﴿ ﴿ }                 |
| 7 2 1         | ﴿ وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ( 😇 ﴾                              |
| TV9 (179      | ﴿ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَه ِغَيْرُهُ ۞             |
| ۲.۳           | ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَىٰ ﴿ [ [ [ ] ] ﴾                     |
| 757           | ﴿ أَفَامَنِ أَهْلُ الْقُرَىٰ أَن يَأْتِيهُم بَأْسُنَا ﴿ ٢٠ ﴾ [٩٩] |
| 7 • 7         | ﴿ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ (١٢٨) ﴾                           |
| 479           | ﴿ وَتَمَّتْ كُلِمَتُ رَبِّكَ الْحُسْنَىٰ عَلَىٰ بَنِي (١٣٧) ﴾     |
| 108           | ﴿ فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ سُبْحَانَكَ (١٤٣) ﴾                      |
| Y V E         | َ ﴿ يَا مُوسَىٰ إِنِّي اصْطَفَيْتُكَ عَلَى النَّاسِ (١٤٤) ﴾       |
| 777           | ﴿ هُدًى وَرَحْمَةٌ لِلَّذِينَ هُمْ لِرَبِّهِمْ يَرْهَبُونَ 📧 ﴾    |
| 418           | ﴿ وَبَلُونَاهُم بِالْحَسَنَاتِ وَالسَّيِّئَاتِ (١٢٨ ﴾             |
| 194           | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُواْ إِذَا مَسَّهُمْ (٢٠٠٠ ﴾               |
| 737, 107, 057 | ﴿ وَاذْكُر رَبُّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا ( • • نَ ﴾             |

# الأنفال

﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا . . . (٢) ﴾

107, 273

| الصفحة  | طرف الآية                                                                  |
|---------|----------------------------------------------------------------------------|
| 289     | ﴿ إِنَّ شَرَّ الدَّوَابِّ عِندَ اللَّهِ الصُّمُّ الْبُكْمُ (٢٣) ﴾ [٢٢، ٢٣] |
| ۸.      | ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ 📆 ﴾                   |
| 7.1     | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن تَتَّقُوا اللَّهَ (٢٩) ﴾              |
| 7.7     | ﴿ إِنْ أُولِيَاؤُهُ إِلاَّ الْمُتَّقُونَ (٣٤) ﴾                            |
| 770     | ﴾ وَمَا كَانَ صَلاتُهُمْ عِندَ الْبَيْتِ 🕝 ﴾                               |
| Y 0 +   | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيتُمْ (۞ ﴾                      |
| 707     | ﴿ وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ۞ ﴾                |
| ٣٤٨     | ﴿ وَإِن يُرِيدُوا أَن يَخْدَعُوكَ فَإِنَّ (٢٣) ﴾                           |
| 177,119 | ﴿ تُرِيدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا وَاللَّهُ يُرِيدُ ( 📆 ﴾                     |
|         | التوبة                                                                     |
| ٤٠٨     | ﴿ فَأَتِمُوا إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ (1) ﴾                                   |
| ۲       | ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحَبُّ الْمُتَّقِينَ ٧٠ ﴾                                 |
| ٤٠٨     | ﴿ فَمَا اسْتَقَامُوا لَكُمْ فَاسْتَقِيمُوا لَهُمْ 🕜 ﴾                      |
| 720,72. | ﴿ فَاللَّهُ أَحَقُّ أَن تَخْشَوْهُ إِنَّ كُنتُم مُّوْمِنِينَ ١٣٠ ﴾         |
| 78.     | ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مَنْ آمَنَ [ [ ] ]                   |
| 491     | ﴿ أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ الْحَاجِّ وَعِمَارَةَ (١٩) ﴾ [١٩، ٢٢]             |
| 491     | ﴿ قُلْ إِن كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ (٢٦ ﴾                          |
|         | ب ہے موقع ہے ہے جو ف                                                       |

﴿ ... أَحَبَّ إِلَيْكُم مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ... (٢٤) ﴾

277 . 2 . 0

| الصفحة | طرف الآية |
|--------|-----------|
| الصفحة | لرف الآية |

| ۳۱۱، ۲۱۹      | ﴿ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لِا تَحْزَنْ ۞ ﴾                                         |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| *0X . Y1 •    | ﴿ وَمَا مَنَعَهُمْ أَن تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَاتُهُمْ ﴿ ٢٥٠ ﴾                      |
| ۲1.           | ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَاتِ ۞                                      |
| ٠١٢، ٨٤٢، ٨٥٣ | ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ رَضُوا مَا آتَاهُمُ اللَّهُ 🖭 ﴾                                  |
| ۲1.           | ﴿ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَقُّ أَن يُرْضُوهُ ( 📆 ﴾                                 |
| 187, 217      | ﴿ وَمِنْهُم مَّنْ عَاهَدَ اللَّهَ (٧٠ ﴾ [٧٧_٧٥]                                     |
| ۲۰۰،۱۳٤       | ﴿ فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ (٧٧) ﴾                                    |
| 717           | ﴿ فَإِنْ تَرْضُواْ عَنْهُمْ فَإِنَّ اللَّهَ ( 🕣 ﴾                                   |
| Y • A         | ﴾ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَانٍ 🕠 ﴾                                          |
| ٤٠٢           | ﴿ إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَ الَّهُم ( [[]] ﴾ |
| 144           | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ 📆 ﴾  |

### يونس

| 777       | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ لا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا وَرَضُوا 🏵 ﴾ [٧، ٨]       |
|-----------|---------------------------------------------------------------------|
| 770       | ﴿ وَإِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتٍ 🕥 ﴾              |
| 140       | ﴿ إِنَّمَا مَثَلُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَاءٍ (٢١) ﴾              |
| 440 , 44. | ﴿ أَلَا إِنَّ أُولِيَاءَ اللَّهِ لِا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ 📆 ﴾ [٦٢، ٦٣] |
| ۲.,       | ﴿ أَلَا إِنَّ أُولِياءَ اللَّهِ (٢٦ ﴾ [٦٢ ، ٦٢]                     |
| 711       | ﴿ وَلا يَحْزُنكَ قُولُهُمْ 🖅 ﴾                                      |

| الصفحة       | طرف الآية                                                             |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------|
| ٣٤٨          | ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ يَا قَوْمٍ إِن كُنتُمْ ﴿ ٨٤ ﴾ [٨٥ ، ٨٨]             |
| 720          | ﴿ وَإِن يَمْسَسْكَ اللَّهُ بِضُرٍّ فَلا كَاشِفَ لَهُ ( ١٠٠٠) ﴾        |
|              | <b>৯</b> 4%                                                           |
| 4.8          | ﴿ كِتَابٌ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ﴿ ﴾                                     |
| 173          | ﴿ الَّمْ كِتَابٌ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ① ﴾                              |
| 181          | ﴿ وَأَنِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ ٣ ﴾ [١، ٢، ٣] |
| 101          | ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ صَبَرُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ( ) ﴾            |
| 177          | ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا (10) ﴾         |
| 449          | ﴿ مَا كَانُوا يَسْتَطِيعُونَ السَّمْعَ (٢٠٠ ﴾                         |
| 441          | ﴿ وَلا يَنفَعُكُمْ نُصْحِي إِنْ أَرَدتُ أَنْ (٣١) ﴾                   |
| ۸٠           | ﴿ وَحَالَ بَيْنَهُمَا الْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ الْمُغْرَقِينَ (٤٦ ﴾     |
| 107          | ﴿ رَبِّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ أَنْ (٧٧) ﴾                               |
| <b>4</b> × 4 | ﴿ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَه ٍ غَيْرُهُ ۞ ﴾              |
| 1 & 1        | ﴿ وَيَا قَوْمِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ ② ﴾     |
| 444          | ﴿ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَّهٍ غَيْرُهُ (٦٦) ﴾           |
| ۲۸.          | ﴿ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَحَلِيمٌ أَوَّاهٌ مُنِيبٌ (٥٠) ﴾                |
| 444          | ﴿ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَه ِغَيْرُهُ (١٠٠) ﴾           |
| 117,317      | ﴿ وَمَا تَوْفِيقِي إِلاَّ بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ (٨٨) ﴾       |

#### الصفحة

003 705 , 15A 770 317, 777, 037, ﴿ وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِن ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ... ( ( ) ﴾ ﴿ وَأَقِمِ الصَّلاةَ طَرَفَي النَّهَارِ ... ( ( ) ﴾ ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ ( ( ) ) ﴾ ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ ( ( ) ) ﴾ ﴿ فَاعْبُدْهُ وَتَوَكَّلْ عَلَيْهِ . . . ( ( ) ) ﴾

### يوسف

﴿ وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنٍ لَّنَا وَلَوْ كُنَّا صَادِقِينَ ﴿ ﴾ ﴿ كَنَالُكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوءَ... ﴿ آ ﴾ ﴿ كَلَالُكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوءَ... ﴿ آ ﴾ ﴿ فَلَنْ أَبْرَحَ الْأَرْضَ حَتَىٰ يَأْذَنَ ... ﴿ ﴾ ﴿ وَتَوَلَّىٰ عَنْهُمْ وَقَالَ يَا أَسَفَىٰ ... ﴿ آ ﴾

## الرعد

777 770 10A 1V7 7A1

﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَة لِلنَّاسِ... ( ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَة لِلنَّاسِ... ( ﴿ وَإِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبَابِ ( ﴿ وَالْمَلاثِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِّن كُلِّ بَابٍ ( ﴿ ) ﴾ ﴿ وَقَرِحُوا بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا... ( ﴿ ) ﴾ ﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلا أُنزِلَ عَلَيْهِ... ( ﴿ ) ﴾ ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُم ... ( ﴿ ) ﴾

| الصفحة        | طرف الآية                                                                                            |
|---------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| £ Y £         | ﴿ أَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُّ الْقُلُوبُ (١٨) ﴾                                               |
| 718           | ﴿ قُلْ هُوَ رَبِّي لا إِلَهَ إِلاَّ هُو عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ 🕥 ﴾                                     |
|               | إبراهيم                                                                                              |
| ١٧٦           | ﴿ الَّذِينَ يَسْتَحِبُّونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا (٣) ﴾                                               |
| 778 . 10V     | ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ۞ ﴾                                             |
| ٨٢٢           | ﴿ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَئِن شَكَرْتُمْ 👽 ﴾                                                    |
| 110           | ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ 🕦 ﴾                                                 |
| 777           | ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِرُسُلِهِمْ 🐨 ﴾ [١٤ ، ١٣]                                              |
| 107           | ﴿ رَبُّنَا اغْفِرْ لِي وَلِوَ الِدَيِّ (١) ﴾                                                         |
|               | الحجر                                                                                                |
| 177           | ﴿ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرْنِي إِلَىٰ يَوْم ( اللَّ ﴾                                                    |
| 177           | ﴿ قَالَ رَبِّ بِمَا أَغُويْتَنِي ﴿ ﴿ قَالَ رَبِّ بِمَا أَغُويْتَنِي ﴿ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ    |
| , <b>۳</b> ۷٦ | ﴿ وإِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ |
| ٨٨            | ﴿ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمَوْعِدُهُمْ أَجْمَعِينَ (٣٠) ﴾                                                |
| 377, 137      | ﴿ قَالَ إِنَّا مِنكُمْ وَجِلُونَ (٥٣) ﴾                                                              |
| 99            | ﴿ وَاعْبُدْ رَبُّكَ حَتَّىٰ يَأْتِيَكَ الْيَقِينُ 📆 ﴾                                                |

#### الصفحة

# النحل

| 788             | ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ اللَّهُ 🕝 ﴾                 |
|-----------------|-----------------------------------------------------------------------|
| TV9 . 179       | ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً (٣٦ ﴾                |
| 10.             | ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنتُمْ 🖅 ﴾                       |
| 787             | ﴿ يَخَافُونَ رَبَّهُم مِّن فَوْقِهِمْ ۞ ﴾                             |
| ۳۲٦             | ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالإِحْسَانِ ۞ ﴾                |
| ***             | ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَانٌ عَلَى الَّذِينَ ﴿ ﴿ ﴿ ٩٩ ﴾ [٩٩ ، ١٠٠] |
| ١٧٠             | ﴿ إِلاَّ مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌّ بِالإِيمَانِ ( 📆 ﴾      |
| 9.7             | ﴿ فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ (١١٢) ﴾           |
| Y 7 V           | ﴿ وَاشْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ إِن كُنتُمْ 🕦 ﴾                        |
| ٤٥٥             | ﴿ وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ( ١١٨ ﴾ |
| 777             | ﴿ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً (١٢٠) ﴾ [١٢١، ١٢١]                 |
| 170,100         | ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا (٢٦٠ ﴾                               |
| P17,117         | ﴿ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ (١٣٧) ﴾             |
| 170 , 177 , 100 | ﴿ وَاصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلاَّ بِاللَّهِ (٢٧٠) ﴾                   |
| 199             | ﴿ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُوا (١٣٨) ﴾                       |

# الإسراء

﴿ ذُرِّيَّةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ . . . ٣٠ ﴾

| الصفحة         | طرف الآية                                                            |
|----------------|----------------------------------------------------------------------|
| ٣٢٦            | ﴿ وَإِذَا أَرَدْنَا أَنْ نُهُلْكَ قَرْيَةً ( ۞ ﴾                     |
| ٣٢٨            | ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلاَّ تَعْبُدُوا إِلاَّ إِيَّاهُ (٢٣) ﴾          |
| 7.7.           | ﴿ إِن تَكُونُوا صَالِحِينَ فَإِنَّهُ كَانَ ( 😈 ﴾                     |
| 377, 777, 177, | ﴿ أُولْئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ (٧٠) ﴾                   |
| 499            |                                                                      |
| ١٣٣            | ﴿ وَقُل رَّبِّ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْق ِ ۞ ﴾                      |
| ١٦٦            | ﴿ لَقَدْ عَلَمْتَ مَا أَنزَلَ هَؤُلاء ( ١٠٠٠ ﴾                       |
| ٤٣٨            | ﴿ إِنَّ الَّذَيْنَ أُوتُوا الْعِلْمَ مِن قَبْلِهِ (١٠٧ ﴾ [١٠٩ ، ١٠٧] |
| <b>Y</b> VA    | ه . ن خ أن الأفقان كُن أن الأفقان كُن أن الم                         |

# الكهف

| 701               | ﴿ وَاذْكُر رَّبُّكَ إِذَا نَسِيتَ (٢٤) ﴾                      |
|-------------------|---------------------------------------------------------------|
| 77· . 70V         | ﴿ وَلا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا (٢٨) ﴾  |
| 100 (17.          | ﴿ وَاصْبِرْ ۚ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ (٢٦٠ ﴾        |
| 140               | َ ﴿ وَاضْرِبْ لَهُم مَثَلَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ۞ ﴾ [٥٥، ٤٦] |
| ٨٥                | ﴿ وَجَدَهَا تَغْرُبُ فِي عَيْنٍ حَمِئَةٍ ( [٨٠] ﴾             |
| ٨٥                | ﴿ وَجَدَ مِن دُونِهِمَا قَوْمًا (٩٣) ﴾                        |
| 444               | ﴿ وَكَانُوا لا يَسْتَطِيعُونَ سَمْعًا (11) ﴾                  |
| <b>۱۹۰٬۲۲۲٬۹۹</b> | ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ (١١٠) ﴾                 |

### طرف الآية الصفحة

#### مريم

﴿ وَاذْكُرْ فِي الْكَتَابِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقًا . . . (١٤) ﴾
﴿ وَاذْكُرْ فِي الْكَتَابِ إِدْرِيسَ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقًا . . . (١٣) ﴾
﴿ وَاذْكُرْ فِي الْكَتَابِ إِدْرِيسَ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقًا . . . (١٣) ﴾
﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا . . . (١٧) ﴾

### طه

﴿ يَوْمَئِذُ لِأَ تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ ... (١٠٠) ﴾

﴿ وَمَن يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُو مَوْمِن ... (١٢٠) ﴾

﴿ وَمَن يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُو مَوْمِن ... (١٢٠) ﴾

﴿ وَمَن أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ ... (١٢١) ﴾

﴿ وَالْعَاقِبَةُ لِلتَّقُوىٰ (١٣٠) ﴾

﴿ وَالْعَاقِبَةُ لِلتَّقُوىٰ (١٣٠) ﴾

## الأنبياء

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ ... ۞ ﴾ ٣٧٨ ، ١٢٩ ﴾ ٣٧٨ ، ٢٤٦ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ ... ﴿ ٢٤٦ ﴾ ٢٤٦

| الصفحة   | طرف الآية                                                                                             |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 770      | ﴿ وَنَبْلُوكُم بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فِتْنَةً ۞ ﴾                                                    |
| 773      | ﴿ لاَّ إِلَّهَ إِلاًّ أَنتَ سُبْحَانَكَ (٨٧) ﴾                                                        |
| 177, 377 | ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونُ فِي الْخَيْرَاتِ ﴿ ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونُ فِي الْخَيْرَاتِ |
| 777      | ﴿ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُوا ۞ ﴾                                                      |
| 787      | ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونُ فِي الْخَيْرَاتِ ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونُ فِي الْخَيْرَاتِ   |
| ٣٢٨      | ﴿ رَبِّ احْكُم بِالْحَقِّ وَرَبُّنَا الرَّحْمَنُ (١١٢) ﴾                                              |
|          | الحج                                                                                                  |
| 90       | ﴿ وَتَرَى النَّاسَ سُكَارَىٰ وَمَا هُم (٣) ﴾                                                          |
| 7.7      | ﴿ وَمَن يُعَظِّمْ شَعَائِرَ اللَّهِ (٣٢) ﴾                                                            |
| 7 £ 9    | ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنسَكًا (٣٤) ﴾                                                         |
| 74.5     | ﴾ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ 🐨 ﴾                                             |
| 7 2 9    | ﴿ فَاذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهَا 🗂 ﴾                                                             |
| 1.7      | ﴿ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا ( 📆 ﴾                                                    |
|          | المؤمنون                                                                                              |
| YVV      | ﴿ قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ۞ ﴾ [١_٢]                                                              |

### طرف الآية الصفحة

## النور

| 131, 731 | ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ (٣٦ ﴾ |
|----------|------------------------------------------------------------------|
| 740      | ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ (٣٦ ﴾                  |
| 701      | ﴿ رِجَالٌ لاَ تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ (٣٧) ﴾                       |
| 1 • 8    | ﴿ يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ (٣٧) ﴾         |
| ۲۸       | ﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدْهُ (٣٠ ﴾                      |
| Y•1      | ﴿ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ 🐨 ﴾                           |
| 737      | ﴿ وَلَيْبِدَلِّلَنَّهُم مِّنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا 💿 ﴾      |

# الفرقاق

| ۸۸    | ﴿ إِذَا رَأَتْهُم مِّن مَّكَانٍ بَعِيدٍ [17] ﴾       |
|-------|------------------------------------------------------|
| 7 • 7 | ﴿ قُلْ أَذَلِكَ خَيْرٌ أَمْ جَنَّةُ 🔟 ﴾              |
| 770   | ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا (١٦) ﴾  |
| 177   | ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ (٣٣ ﴾  |
| 1.0   | ﴿ كَذَلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فُوَّادَكَ (٣٦ ﴾         |
| ٤٣٩   | ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ 📆 ﴾ |

# الشعراء

﴿ أَفَرَأَيْتُم مَّا كُنتُم ْ تَعْبُدُونَ (٧٥) ﴾ [٧٦، ٧٥]

| الصفحة       | طرف الآية                                                                                                  |  |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ۳۸۱          | ﴿ قَالَ أَفَرَ أَيْتُم مَّا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ ۞ ﴾ [٧٥، ٨١]                                               |  |
| 107,74.      | ﴿ وَالَّذِي أَطْمَعُ أَن يَغْفِرَ لِي خَطِيئَتِي (٨٢) ﴾                                                    |  |
| ١٣٣          | ﴿ وَاجْعَل لِّي لِسَانَ صِدْقَ فِي الآخِرِينَ ( ١٨٠ ﴾                                                      |  |
| £7V . 99     | ﴿ يَوْمَ لا يَنفَعُ مَالٌ وَلا بَنُونَ ﴿ ٨٨ ۚ إِلَّا مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبٍ سِلْيِمٍ ﴿ ٨٨ ﴾ [٨٨ ، ٨٩] |  |
|              | النمل                                                                                                      |  |
| ٣٠٥          | ﴿ وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى الْقُرْآنَ من 🕥 ﴾                                                                   |  |
| ١٦٦          | ﴿ وَجَعَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَتْهَا أَنفُسُهُمْ ﴿ ١٤) ﴾                                                  |  |
| <b>7 V E</b> | ﴿ رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ 📵 ﴾                                                           |  |
| <b>YV E</b>  | ﴿ هَٰذَا مِن فَضْلِ رَبِّي لِيَبْلُونِي ① ﴾                                                                |  |
| YIA          | ﴿ وَمَنِ شَكَرَ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ ﴿ ٤٠ ﴾                                                      |  |
| القصص        |                                                                                                            |  |
| ١            | ﴿ وَأَصْبُحَ فُؤَادُ أُمَّ مُوسَىٰ ۞ ﴾                                                                     |  |
| 104          | ﴿ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي (١٦) ﴾                                                                     |  |
| 78.          | ﴿ فَخَرَجَ مِنْهَا خَائِفًا يَتَرَقُّبُ (٢١) ﴾                                                             |  |
| 101          | ﴿ أُولْئِكَ يُؤْتُونَ أَجْرَهُم 😉 ﴾                                                                        |  |
| 177          | ﴿ فَخَرَجَ عَلَىٰ قُوْمِهِ فِي زِينَتِهِ (٧٩) ﴾ [٧٩، ٨٠]                                                   |  |

#### الصفحة

# العنكبوت

| 777 | ﴿ مَن كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ اللَّهِ ۞ ﴾                  |
|-----|----------------------------------------------------------|
| Y7V | ﴿ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ 🗤 ﴾ |
| 707 | ﴿ وَأَقِمِ الصَّلاةَ إِنَّ الصَّلاةَ 🖅 ﴾                 |

# الروم

| 117,073 | ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ ۞ ﴾ [٣٠، ٣٠]            |
|---------|-------------------------------------------------------|
| 717     | ﴿ وَإِذَا مَسَّ النَّاسَ ضُرٌّ دَعَواْ (٣٣ ﴾ [٣٣، ٣٤] |

# لقہاق

| १८४           | ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِي لَهُو َ الْحَدِيثِ 🕤 ﴾    |
|---------------|-----------------------------------------------------------|
| ٨٢٢           | ﴿ وَمَن يَشْكُرُ ۚ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ (١٣) ﴾  |
| 377           | ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا لُقُمَانَ الْحِكْمَةَ (١٢) ﴾          |
| 7.1.1         | ﴿ مَعْرُوفًا وَاتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَيَّ 🔞 ﴾  |
| 104           | ﴿ وَأَمْرٌ بِالْمَعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ الْمُنكَرِ 🗤 ﴾     |
| ٧٥١، ٨٢٢، ٤٢٣ | ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ (٣) ﴾ |

# السجدة

﴿ تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ ... ( ) \* ٢٣٥، ٢٣١ ، ٢٢٥ ﴿ تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ ...

الصفحة

TOE , 107

﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَتُمَّةً يَهْدُونَ بَأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا... (٢١ ﴾

## الأحزاب

﴿ مَا جَعَلَ اللَّهُ لرَجُل مِّن قَلْبَيْنِ . . . 3 ﴾ 1.0 ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ . . . ( ) 177, 737 ﴿ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهَ عَلَيْهِ . . . (٢٣) ﴾ 177 ﴿ لِيَجْزِيَ اللَّهُ الصَّادقينَ بصدَّقهمْ . . . (٢١) ﴾ 147 ﴿ ... وَالذَّاكرينَ اللَّهَ كَثِيرًا وَالذَّاكرَات . . . (٣٥) YOY ﴿ إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ . . . (٣٥) 177, 277 ﴿ وَتَخْشَى النَّاسَ وَاللَّهُ أَحَقُّ . . . (٣٧ ﴾ 727 ﴿ الَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَالاتِ اللَّهِ . . . ٣٦) ﴾ 720 ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ . . . (13) ﴾ 7 2 9 ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ الْكَافِرِينَ وَأَعَدَّ لَهُمْ سَعِيرًا (17) ﴾ 117 ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا . . . 🕜 ﴾ 197 ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ... ٢٧) ﴾ 747 ﴿ لِيُعَذِّبَ اللَّهُ الْمُنَافقينَ وَالْمُنَافقات . . . (٧٣) ﴾ 101

سبا

777

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَةً لِكُلِّ عَبْدٍ... ① ﴾

#### الصفحة

 ﴿ وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِيَ الشَّكُورُ ﴿ ١٣ ﴾ ﴿ وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِيَ الشَّكُورُ ﴿ ١٣ ﴾ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ﴿ ١٩ ﴾

## فاطر

| 450           | ﴿ مَا يُفْتُحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ 🕥 ﴾                   |
|---------------|----------------------------------------------------------------------|
| <b>79V</b>    | ﴿ أَفَمَن زُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ ﴿ ﴾                            |
| <del></del>   | ﴿ وَمَا يَسْتَوِي الْأَعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ ۞ ﴾ [١٩_٢٢]               |
| ٩٦            | ﴿ وَمَا يَسْتُوِي الْأَحْيَاءُ وَلَا الْأَمْوَاتُ (٢٣) ﴾             |
| 777, 337, 737 | ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ (٢٨) ﴾        |
| 377           | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَتْلُونَ كِتَابَ اللَّهِ (٢٩) ﴾ [٢٩، ٣٠]          |
| 79.           | ﴿ ثُمَّ أُوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا (٣٦) ﴾         |
| 1 2 9         | ﴿ فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ وَمِنْهُم (٣٦) ﴾                    |
| ١١٣           | ﴿ ثُمَّ أُوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا (٣٣ ﴾ [٣٠_ ٣٥] |
| 777           | ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَذْهَبَ عَنَّا الْحَزَنَ (٣٤) ﴾         |

#### يس

| 777 | ﴿ إِنَّمَا تُنذِرُ مَنِ اتَّبَعَ الذِّكْرَ وَخَشِيَ (11) ﴾   |
|-----|--------------------------------------------------------------|
| ٣٨٠ | ﴿ وَمَا لِيَ لا أَعْبُدُ الَّذِي فَطَرَنِي (٣٣ ﴾ [٢٢-٢٤]     |
| 788 | ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَنفِقُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ ﴿ إِنَا ﴾ |

| الآية | طر ف |
|-------|------|
|-------|------|

الصفحة

777, V77

﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَن يَقُولَ . . . (٨٢) ﴾

### الصافات

#### 行

﴿ وَظَنَّ دَاوُودُ أَنَّمَا فَتَنَّاهُ . . . (٢١ ﴾ ۲۸. ﴿ فَاسْتَغْفَرَ رَبُّهُ وَخَرَّ رَاكِعًا وَأَنَابَ (٢١) ﴾ 104 ﴿ أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا . . . (١٨) ﴾ 444 ﴿ رَبِّ اغْفُرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا . . . (٣٥ ﴾ 104 ﴿ إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِرًا نَعْمَ الْعَبْدُ . . . ( 3 ) ﴾ 170 ﴿ وَاذْكُرْ عَبَادَنَا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ . . . (3) ﴾ 400 ﴿ فَبِعِزَّتِكَ لِأُغْوِينَهُمْ أَجْمَعِينَ (١٨) ﴾ 477 ﴿ لأَمْلاَنَّ جَهِّنَّمَ مِنكَ وَممَّن . . . ( ٥٠٠ ) 411

### الزمر

﴿ . . . تَنزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ . . . 🕥 ﴾

#### الصفحة

| <b>~</b> V0              | ﴿ تَنزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ ① ﴾ [١-٣]                                                          |
|--------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 771                      | ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ (٢) ﴾ [٢، ٣]                                                  |
| 717, 257                 | ﴿ وَإِن تَشْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمْ 👽 ﴾                                                                |
| ٤٣٠، ٣٥٩                 | ﴿ وَلا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ الْكُفْرَ 🕥 ﴾                                                             |
| ۲۸۳                      | ﴿ وَإِذَا مَسَّ الإِنسَانَ ضُرٌّ دَعَا رَبُّهُ ﴿ ﴾                                                    |
| Y                        | ﴿ أَمَّنْ هُوَ قَانِتٌ آنَاءَ اللَّيْلِ ﴿ أَمَّنْ هُو قَانِتٌ آنَاءَ اللَّيْلِ                        |
| 7P7 . 97                 | ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتُوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ ﴿ ﴾                                                       |
| \ <b>0</b> \             | ﴿ إِنَّمَا يُوَفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم ١٠٠ ﴾                                                     |
| 770 (179                 | ﴿ قُلْ إِنِّي أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ ( ١١ ﴾ [١١ ـ ١٥]                                         |
| 771                      | ﴿ قُلِ اللَّهَ أَعْبُدُ مُخْلِصًا لَّهُ دِينِي ١٥ ﴾ [١٥، ١٥]                                          |
| 777, 777                 | ﴿ وَالَّذِينَ اجْتَنَبُوا الطَّاغُوتَ أَن يَعْبُدُوهَا 🗤 ﴾                                            |
| Y0V                      | ﴿ أَفَمَن شُرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ لِلإِسْلامِ (٢٣ ﴾                                                   |
| 579.707                  | ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا 📆 ﴾                                                    |
| <b>79.</b> . <b>7.</b> V | ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً رَّجُلاً فِيهِ شُرَكَاءُ (٢٦) ﴾                                              |
| ١٠٨                      | ﴿ وَالَّذِي جَاءَ بِالصِّدْقِ وَصَدَّقَ ٣ ﴾                                                           |
| <b>~</b> V0              | ﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ ﴿ ﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ ﴿ ﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَاف |
| ٥٤٣، ٨٤٣، ٥٧٣            | ﴿ قُلْ أَفَرَأَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ (٣٨) ﴾                                          |
| <b>~</b> V°              | ﴿ أَمِ اتَّخَذُوا مِن دُونِ اللَّهِ شُفَعَاءَ ﴿ ١٣] ﴾ [٤٠ _ ٤٥]                                       |
| YOV                      | ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحْدَهُ اشْمَأَزَّتْ ۞ ﴾                                                    |
|                          |                                                                                                       |

| الصفحة    | طرف الآية                                                          |
|-----------|--------------------------------------------------------------------|
| ۲۷۲، ۷۷۳  | ﴿ قُلْ يَا عَبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا ( 🐨 )                    |
| ۲۸.       | ﴿ وَأَنْيَبُوا ۚ إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ (٢٠٠ ﴾         |
| 471       | ﴿ قُلْ أَفَغَيْرَ اللَّهَ تَأْمُرُونَى أَعْبُدُ ﴿ ١٤ ﴾ [٦٦-٦٦]     |
| 778       | ﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ ( ١٥ ) ﴾ [٦٦ ، ٦٦]   |
|           | غافر                                                               |
| <b>7</b>  | ﴿ وَمَا يَتَذَكَّرُ إِلاًّ مَن يُنيبُ (١٣) ﴾                       |
| 701,307   | ﴿ فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهَ حَقِّ @ ﴾                         |
| 173       | ﴿ وَكَذَلَكَ حَقَّتْ كَلَمَةُ رَبِّكَ 🛈 ﴾                          |
| ٣٢٨       | ﴿ ذَلَكُمْ بِأَنَّهُ إِذَا دُعِيَ اللَّهُ وَحْدَهُ (١٦٠ ﴾          |
| ٤٣٩       | ﴾ ﴿ وَقَالَ فَوْعُونُ ذَرُونِي أَقْتُلْ مُوسَىٰ 🗺 ﴾                |
|           | الشوري                                                             |
| <b>Y</b>  | ﴿ وَمَا اخْتَلَفْتُمْ فيه من شَيْءٍ فَحُكْمُهُ 🕦 ﴾                 |
| 177, 777  | ﴿ اللَّهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِي إِلَيْهِ (٣٠) ﴾ |
| ٠,٢٦٠ ع٣٤ | ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ شَرَعُوا لَهُم (١٦) ﴾                      |
| 187       | ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَقْبَلُ التَّوْبَةَ (٣٠ ﴾                        |
| 778,10V   | ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَاتٍ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُّورٍ (٣٣) ﴾      |

101

173

﴿ وَلَمْن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ . . . ( ] ﴾

﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا . . . (٥٣) ﴾ [٥٣، ٥٣]

الصفحة

## الزخرف

### الدخاج

﴿ ذُقْ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْكَرِيمُ ۞ ﴾

## الجاثية

## الأحقاف

﴿ فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُوا الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ... 🐨 ﴾

#### محمط

﴿ وَالَّذِينَ اهْتَدُواْ زَادَهُمْ هُدًى . . . 🕥 ﴾

| الصفحة           | طرف الآية                                                                                   |  |
|------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 271,107          | ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ ( ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ |  |
| 188              | ﴿ طَاعَةٌ وَقَوْلٌ مَّعْرُوفٌ فَإِذَا عَزَمَ الأَمْرُ (٢٦) ﴾                                |  |
| ۱۲، ۱۲، ۱۲، ۸۰۳، | ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ اتَّبَعُوا مَا أَسْخَطَ اللَّهَ (٢٨) ﴾                                 |  |
| 409              |                                                                                             |  |
| \ • V            | ﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لِأَرَيْنَاكَهُمْ 🕾 ﴾                                                      |  |
|                  | الفتح                                                                                       |  |
| ١٥٣              | ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ ﴿ ﴾                                                 |  |
| 178              | ﴿ يَقُولُونَ بِأَلْسِنَتِهِمِ مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ [11] ﴾                            |  |
| Y • A            | ﴿ لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ (١٨) ﴾                                          |  |
| الحجرات          |                                                                                             |  |
| 7.7              | ﴿ أُولْئِكَ الَّذِينَ امْتَحَنَ اللَّهُ (٣) ﴾                                               |  |
| 11.              | ﴿ وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الإِيمَانَ 🕥 ﴾                                       |  |
| <b>\\</b> •      | ﴿ وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ 💟 ﴾           |  |
| ٤٠٨              | ﴿ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ① ﴾                                     |  |
| 199              | ﴿ إِنَّ أَكْرَ مَكُمْ عِندَ اللَّهِ ( ] ﴾                                                   |  |

771, 971, 7.7

178

﴿ قَالَتِ الْأَعْرَابُ آمَنَّا ... (11) ﴾ [18\_ ١٥]

﴿ قُلْ أَتُعَلِّمُونَ اللَّهَ بِدِينِكُمْ . . . ( 🕥 ﴾

الصفحة

ä

﴿ تَبْصرَةً وَذكرَىٰ لكُلّ عَبْدِ مُّنيب ( ٨٠ ﴾ ﴿ هَذَا مَا تُوعَدُونَ لَكُلِّ أَوَّابِ . . . [77] ﴾ [87 ، ٣٤] ﴿ مَّنْ خَشَى الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ . . . ٣٦ ﴾ ﴿ لَمَن كَانَ لَهُ قَلْبٌ . . . (٣٧) ﴾ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذَكْرَىٰ لِمَن . . . (٣٧) ﴾ ﴿ فَذَكَرْ بِالْقُرْآنِ مَن يَخَافُ وَعيد ۞ ﴾

الذاريات

﴿ إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونِ ١٠٠ ﴾

﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنسَ إِلاَّ لَيَعْبُدُون ۞ ﴾

الطور

﴿ وَاصْبِرْ لَحُكُم رَبِّكَ . . . (١٤) ﴾

النجم

﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هُوَىٰ ۞ مَا ضَلَّ . . . ۞ ﴿ [١ ، ٢] ﴿ وَمَا يَنطقَ عَنِ الْهَوَىٰ ۞ ﴾ [٣، ٤]

777

290

787, 787

227

3.1, . 17, 717

1.7

1.7.1.2

۲ . .

۸۱۳, ۲۲۵, ۸۸۳

107

400

٧٣

| الصفحة    | طرف الآية                                                                      |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------|
|           | القور                                                                          |
| 777       | ﴿ كَذَلَكَ نَجْزِي مَن شَكَرَ ﴿ ٣٠٠ ﴾                                          |
| 97        | ﴿ ذُوقُوا مَسَّ سَقَرَ ﴿ ١٠ ﴾                                                  |
| 175       | ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ (13) ﴾                              |
| Y         | ﴿ إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَرٍ ﴿ ٤٠٠ ﴾                            |
|           | الرجمن                                                                         |
| 9.۸       | ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَان ٢٦٠ ﴾                                              |
| 773 . 777 | ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتَانِ 🕥 ﴾                                |
|           | الواقعة                                                                        |
| 1 & 9     | ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ الْمُقَرَّبِينَ (٨٨ ﴾ [٨٨_ ٩٤]                       |
|           | الحهيد                                                                         |
| 777, 777  | ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَن تَخْشَعَ (١٦٦ ﴾                         |
| 140       | ﴿ اعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ 🕥 ﴾                          |
| 711       | ﴿ لِكَيْلا تَأْسَواْ عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ (٣٣) ﴾                               |
| 4.8       | ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلُنَا بِالْبَيِّنَاتِ ﴿ ﴾                             |
| 791,190   | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَآمِنُوا بِرَسُولِهِ (٢٨) ﴾ |

| الصفحة     | طرف الآية                                                                    |
|------------|------------------------------------------------------------------------------|
|            | المجادلة                                                                     |
| 719        | ﴿ إِنَّمَا النَّجْوَىٰ منَ الشَّيْطَانِ [ ]                                  |
| 709        | ﴿ اسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ (١٦) ﴾                                 |
| 1 V •      | ﴿ أُولَّكِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الإِيمَانَ (٢٢) ﴾                        |
| ۲۰۸        | ﴿ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ ۚ وَرَضُوا عَنْهُ (٢٦) ﴾                           |
|            | الحشر                                                                        |
| 777        | ﴿ مَا قَطَعْتُم مَن لَّينَة ِ أَوْ تَرَكْتُمُوهَا •                          |
| 177        | ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ 💟 ﴾                                    |
| ٣.٣        | ﴿ للْفُقَرَاء الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا ۞                         |
| 197        | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَلْتَنظُرْ نَفْسٌ [ ١٨] ﴾ |
| 777        | ﴿ لَوْ أَنزَلْنَا هَٰذَا الْقُرْآنَ عَلَىٰ جَبَلٍ (٢٦) ﴾                     |
|            | الممتحنة                                                                     |
| 7.1.1      | ﴿ رَّبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ (٢٠٠٠)                          |
| ٣٢٨        | ﴿ ذَلكُمْ حُكْمُ اللَّه يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ 🛈 ﴾                              |
| ۳۸۱        | ﴿ قَدُّ يَئِسُوا مِنَ الْآخِرَةِ (٣٠) ﴾                                      |
|            | خورا                                                                         |
| <b>701</b> | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ ۞ ﴾ [٢ ـ ٤]                 |

الصفحة

2.9 . 2.3 . P9V

﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلهِ... ① ﴾ ﴿ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ ... ② ﴾

## الجمعة

707 PAI, 3PI 707 ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَاةِ... ① ﴾ ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَاةُ فَانتَشْرُوا ... ① ﴾ ﴿ وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ① ﴾

## المنافقوي

377,0.7, P.1

﴿ إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ . . . ① ﴾ ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُلْهِكُمْ أَمْوَالُكُمْ . . . ① ﴾

### التغابن

177

﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ... ( ( ) ﴾ ﴿ فَاتَّقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ... ( ) ﴾

## الطلإق

199

﴿ وَمَن يَتَقِ اللَّهُ يَجْعَل لَّهُ . . . ﴾ [٢-٣] ﴿ وَمَن يَتَوَكَلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ . . . ﴾

| الصفحة | طرف الآية                                                           |
|--------|---------------------------------------------------------------------|
| 7 • 1  | ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مِنْ أَمْرِهِ ﴿ ﴾             |
| ۲٠١    | ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يُكَفِّرْ عَنْهُ سَيِّئَاتِهِ ① ﴾          |
|        | التحريم                                                             |
| 1 2 1  | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا تُوبُوا إِلَى اللَّهِ تَوْبَةً ﴿ ﴾ |
|        | <u>्राप्त</u>                                                       |
| **     | ﴿ الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ 🕥 ﴾                         |
| 777    | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَخْشُو ْنَ رَبِّهُم بِالْغَيْبِ (١٦) ﴾           |
|        | القلم                                                               |
| ٣٣٣    | ﴿ أَفَنَجْعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ (٣٥) ﴾ [٣٦، ٣٥]      |
|        | المعارج                                                             |
| ٣٢٨    | ﴿ وَالَّذِينَ فِي أَمْوَ الهِمْ حَقٌّ مَّعْلُومٌ ﴿ ٢٤) ﴾            |
|        | نوح                                                                 |
| 777    | ﴿ مَا لَكُمْ لا تَرْجُونَ لِلَّهِ وَقَارًا ﴿ ٢٠٠ ﴾                  |

طرف الآية الصفحة الجن ﴿ وَأَنَّا لَمَّا سَمِعْنَا الْهُدَىٰ آمَنَّا به . . . (١٣) ﴾ 777 المزمل ﴿ وَاذْكُرِ اسْمَ رَبُّكَ وَتَبَتَّلْ . . . 🛆 ﴾ 101 المدثر ﴿ فَمَا لَهُمْ عَنِ التَّذْكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴿ ٢٩ ﴾ [ ٩ ] ٤ ٥ ] 249 القيامة ﴿ كَلاَّ بَلْ تُحبُّونَ الْعَاجِلَةَ ۞ ﴿ ٢٠] ﴿ 177 الإنساق ﴿ وَاذْكُر اسْمَ رَبِّكَ بُكْرَةً وَأَصِيلاً (٢٠) ﴾ 101 النبا ﴿ لا يَدُوقُونَ فيهَا بَرْدًا وَلا شَرَابًا (١٠) ﴾ 97 ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا لا يَرْجُونَ حسابًا (٧٧) ﴾ 770 ﴿ إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازًا (٣٦ ﴾ 1 . 7

| الصفحة        | طرف الآية                                                                                       |  |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| النازعات      |                                                                                                 |  |
| 177           | ﴿ فَأَمَّا مَن طَغَىٰ (٣٧) ﴾ [٣٩_٣٧]                                                            |  |
| ٨٢            | ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسِ 🕣 ﴾                                     |  |
| ۲۳٦           | ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ ﴿ ٤٠ ﴾ [٤١، ٤١]                         |  |
|               | الإنفطار                                                                                        |  |
| ٣٠١           | ﴿ إِنَّ الْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ [7] وَإِنَّ الْفُجَّارَ ﴿ إِنَّ الْفُجَارِ اللَّهُ ﴿ ١٤، ١٣] |  |
|               | الإنشقاق                                                                                        |  |
| 233           | ﴿ وَأَذِنَتْ لِرَبِّهَا وَحُقَّتْ ٦٠﴾                                                           |  |
|               | هلدلما                                                                                          |  |
| ` <b>۲۳</b> ٧ | ﴿ سَيَذَكُّرُ مَن يَخْشَىٰ 🕦 ﴾                                                                  |  |
| ١٧٦           | ﴿ بَلْ تُؤْثِرُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا ۞ ﴿ ١٦، ١٧]                                            |  |
|               | الفجر                                                                                           |  |
| 4 ممل         | ﴿ فَأَمَّا الْإِنسَانُ إِذَا مَا ابْتَلاهُ (10 ﴾ [17 ، ١٥]                                      |  |
| البلد         |                                                                                                 |  |
| ۲۷۰،۱۰۸       | ﴿ ثُمَّ كَانَ مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا وَتَوَاصَوْا 🗤 ﴾                                           |  |

الصفحة

474

۲.,

17. (1.9

344

. 177 . 1 . 9 . 99

77.

747

TOO , 10A

الليل

﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَاتَّقَىٰ ۞ ﴾ [٥ ـ ١٠]

﴿ وَسَيُجَنَّبُهَا الأَتْقَى 🗤 ﴾

﴿ وَمَا لَأَحَدِ عِندُهُ مِن نَعْمَةٍ . . . [1] ﴾ [١٩، ٢٠]

البينة

﴿ وَمَا تَفَرُّقُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابَ . . . ① ﴾ [3 ، ٥]

﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيعْبُدُوا اللَّهَ . . . . . . . . .

﴿ جَزَاؤُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّاتُ عَدْن ِ . . . 🛦 ﴾

راوهم عند ربهم جنات عدن ِ... (^) ﴾

العصر

﴿ وَالْعَصْرِ ١٦ إِنَّ الإِنسَانَ لَفِي خُسْرِ ١٦ ﴾ [١.٣]

الكافروق

﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ۞ ﴾

٣٨٣

طرف الآية النصر الصفحة النصر ﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ۞ [٣-١] ﴿ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرْهُ . . . ۞ ﴾

\* \* \*

# فمرس الأداديث

| الصفحة   | طرف الحديث              | مسلسل             |
|----------|-------------------------|-------------------|
| ۸31، ۲۰۲ | ئما كنت                 | ١ ـ اتق الله حيا  |
| ١٥٨      | صبري                    | ٢ ـ اتقي الله وا  |
| 7.7.197  |                         | ٣ ـ اتقوا الظلم   |
| ۲ • ٤    | ولو بشق تمرة            | ٤ ـ اتقوا النار،  |
| 778,377  |                         | ٥ ۔ أحب الكلا     |
| ٤٥٠،٤٠٨  | ا يغذوكم بها            | ٦ ـ أحبوا الله لم |
| ٤٠٠      | ل الجنة الجنة           | ٧ ۔ إذا دخل أه    |
| ٤٦٢      | بته يحمد الله ثلاثًا    | ۸ ۔ إذا ركب دا    |
| 401      | به بأرض فلا تقدموا عليه | ٩ - إذا سمعتم     |
| 411      | لد العبدلد العبد        | ١٠ ـ إذا قبض وا   |
| 478      | ة نتداوى بها            | ۱۱ ـ أرأيت أدوي   |
| 109      | فأخبرهافأخبرها          | ١٢ ـ أرجع إليها   |
| 110,710  | ما بعد القضاء           | ١٣ ـ أسألك الرخ   |
| 739      | ى على نفسه              | ۱۶ ـ أسرف رجل     |
| ۲۰۶      | مماء: الحارث وهمام      | ١٥ - أصدق الأس    |
| ٣٣٢      | ن شئتين                 | ١٦ ـ اعزل عنها إ  |

| الصفحة   | مسلسل طرف الحديث                      | , |
|----------|---------------------------------------|---|
| ٣٢٩      | ١٧ ـ أعوذ بكلمات الله التامات         | , |
| 377      | ١٨ ـ أفضل الذكر لا إله إلا الله       |   |
| 777      | ١٩ ـ أفضله لسان ذاكر                  | ì |
| ۲.۳      | ٢٠ ـ أفعلت هذا بولدك كلهم؟            |   |
| 440      | ٢١ ـ أفلا أكون عبدًا شكورًا؟          |   |
| 777      | ٢٢ ـ الأعمال بالخواتيم                | , |
| 777      | ٢٣ ـ ألا أخبرك بأحب الكلام إلى الله   | , |
| 713      | ٢٤ ـ ألا تحبين ما أحب                 |   |
| ٣٠٨      | ٢٥ ـ الإسلام علانية والإيمان في القلب | ŀ |
| 14. (1.0 | ٢٦ ـ ألا وإن في الجسد مضغة            | , |
| 3 7 7    | ٢٧ ـ الإيمان بضع وسبعون٢٧             | , |
| 4.4      | ۲۸ ـ الحلال بين والحرام بين           |   |
| ۱۷۸      | ٢٩ ـ الدنيا سجن المؤمن                |   |
| ٤١٧      | ٣٠ ـ الدنيا ملعونة                    |   |
| **       | ٣١ ـ الطاعم الشاكر                    |   |
| ٣١٠      | ٣٢ ـ القلب ملك                        | , |
| 11.      | ٣٣ ـ القلوب أربعة                     | • |
| ١٨٠      | ٣٤ ـ اللهم ارزق آل محمد               |   |
| 108      | ٣٥ ـ اللهم اغفر لي٠٠٠                 | ì |

| الصفحة  | طرف الحديث                               | مسلسل        |
|---------|------------------------------------------|--------------|
| ١٨٦     | لك أسلمت                                 | ٣٦ ـ اللهم   |
| 77.     | إني أعوذ بك من الهم والحزن               | ٣٧ - اللهم   |
| 7 2 7   | اقسم لنا من خشيتك                        | ٣٨ - اللهم   |
| YVV     | إني أعوذ بك من علم لا ينفع               | ٣٩ ـ اللهم   |
| 456     | بعلمك الغيب                              | ٤٠ ـ اللهم   |
| ٤١٦     | إني أحبه                                 | ٤١ ـ اللهم   |
| ٣٨٧     | مغضوب عليهممغضوب                         | ٤٢ ـ اليهود  |
| 18.     | وبة                                      | ٤٣ ـ الندم:  |
| 787     | له إني لأتقاكملله إني لأتقاكم            | ٤٤ ـ أما وال |
| 218     | اتخذني خليلاً                            | 20 _ إن الله |
| ***     | أمرني أن أقرأ عليك                       | 73 _ إن الله |
| 777     | خلق الرحمة                               | ٤٧ _ إن الله |
| 127     | عز وجل يبسط يده                          | ٤٨ _ إن الله |
| 109     | قال: إذا ابتليت عبديقال: إذا ابتليت عبدي | ٤٩ _ إن الله |
| 115     | قال: من عادي لي وليًا                    | ٥٠ _ إن الله |
| 779     | يقول: أنا عند ظن عبدي في                 | ٥١ _ إن الله |
| 771,117 | لا يؤاخذ بدمع العين                      | ٥٢ _ إن الله |
| 170     | لا ينظر إلى صوركم وأموالكم               | ٥٣ - إن الله |
| ۲•۸     | ليرضي عن العبدليرضي عن العبد             | ٥٤ - إن الله |

| الصفحة    | مسلسل طرف الحديث                               |
|-----------|------------------------------------------------|
| 7.8       | ٥٥ ـ إن الله يحب العبد التقي                   |
| * **      | ٥٦ ـ إن الله يحب كل قلب حزين                   |
| 180       | ٥٧ ـ إن الله يقبل توبة العبد                   |
| <b>77</b> | ٥٨ ـ إن الله يقضي بالقضاء                      |
| 777       | <ul> <li>٩٥ ـ إن الله يلوم على العجز</li></ul> |
| 117, 504  | ٦٠ ـ إن استطعت أن تعمل لله بالرضا              |
| ٤٠٥       | ٦١ ـ إن أهل الجنة يلهمون التسبيح               |
| 749       | ٦٢ ـ أن تخشى الله كأنك تراه                    |
| ٤١٥       | ٦٣ ـ إن تطعنوا في إمرته                        |
| ١٨٧       | ٦٤ ـ أنت عبدي ورسولي                           |
| 78.       | ٦٥ ـ أن رسول الله ﷺ صفته في التوراة            |
| 474       | ٦٦ ـ أن رسول الله ﷺ قرأ في ركعتي الطواف        |
| 109       | ٦٧ ـ إن شئت صبرت ولك الجنة                     |
| 771.7.9   | ٦٨ ـ إن العين تدمع والقلب يحزن                 |
| ۱ • ٤     | ٦٩ ـ إن قلوب بني آدم كلها                      |
| ۲۲، ۲۳۸   | ٧٠ ـ إنك لن تنفق نفقة٧٠                        |
| ١٢٨       | ٧١ ـ إنك لن تخلف فتعمل عملاً                   |
| १७        | ٧٢ ـ أن النبي عَلِي كان إذا انصرف من صلاته     |
| 17.       | ٧٣ ـ إنما الأعمال بالنيات                      |

| الصفحة     | طرف الحديث                      | مسلسل    |
|------------|---------------------------------|----------|
| 1 Y.V      | أول الناس يقضى يوم القيامة عليه | ٧٤ ـ إن  |
| ٣٧٤ ، ١٢٧  | أغنى الشركاء عن الشرك           |          |
| <b>70.</b> | قاتلوا إن شاء الله              |          |
| 197, 197   | مع عبدي ما ذكرنيم               |          |
| <b>*VV</b> | ناسًا من أهل الشرك              |          |
| 777        | ، كان متواصل الأحزان            | ٧٩ ـ أنه |
| 454        | ها كنز من كنوز الجنة            | ۸۰ ـ أنه |
| 171        | ، لا يرد شيئًا                  | ۸۱ ـ إنه |
| 801        | ، لا يأتي بخير                  | ۸۲ ـ إنه |
| ٤٠٧        | ، لعهد النبي الأمي              | ۸۳ ـ إن  |
| 201, 903   | ، ليغان على قلبي                | ۸٤ - إن  |
| ٣٦٩        | هذه رحمة جعلها الله             | ٥٨ ـ إن  |
| 713, 713   | ي أبرأ إلى كل خليل              | ٨٦ _ إنو |
| 373        | ي خلقت عبادي حنفاء              | ۸۷ ـ إنو |
| १०१        | ي لأستغفر الله وأتوب إليه       | ۸۸ ـ إنو |
| 183        | ثق عرى الإيمان                  | ۸۹ ـ أو  |
| 278        | ل من تسعر بهم جهنم              | ۹۰ ـ أو  |
| . 771      | ل من يدعي إلى الجنة             | ۹۱ ـ أو  |
| ٤١٥        | لناس أحب إليك؟                  | ۹۲ - أي  |

| الصفحة     | طرف الحديث                               | لمسل    | مس  |
|------------|------------------------------------------|---------|-----|
| ٤٠٦        | الإيمان محبة الأنصار                     | ۔ آیة   | ۹۳. |
| 140        | المنافق ثلاث                             | ۔ آیة   | 9 8 |
| ١٧٧        | كم يحب أن هذا له                         | ۔ أيَ   | 90  |
| 770        | ها الناس: أربعوا على أنفسكم              | ۔ أيو   | 97  |
| ۳۸۱،۱۳۰    | شت بالسيف بين يدى الساعة                 |         | 97  |
| 717        | مع العين ويحزن القلبمع العين ويحزن القلب | ۔ تد    | ٩,٨ |
| ۲ • ٤      | وى الله وحسن الخلق                       | ۔ تقر   | 99  |
| 797        | ق مارقة على حين مرقة                     | ۱ ـ تمر | • • |
| 177,10     | اث لا يغل عليهن قلب                      | ۱ ـ ثلا | • 1 |
| ۲۸، ۳۴،    | اث من كن فيه وجد بهن                     | ۱ ـ ثلا | • ٢ |
| ۲۷۳، ۲۷۵   |                                          |         |     |
| 727        | سبنا الله ونعم الوكيل قالها              | ۱ ـ حـ  | ٠٣  |
| 1 / 1      | ني يقال للرجل ما أجلده                   | ا ـ حت  | ٠٤  |
| ٤٤٨        | نت محبتي للمتحابين في                    | ا ۔ حف  | • 0 |
| <b>***</b> | صلتان من كانتاً فيه                      | ۱ ـ خو  | ٠٦  |
| ١٨٣        | بر الحديث كتاب الله                      | ۱ ـ خي  | • ٧ |
| 240        | بر القرون قرني                           | ۱ ـ خي  | ·Å  |
| ۲۹، ۲۰۸،   | ن طعم الإيمان                            |         |     |
| ۳۷۲ ، ۳۵۷  |                                          |         |     |

| الصفحة          | طرف الحديث                           | مسلسا            |
|-----------------|--------------------------------------|------------------|
| ٣9.             | رأس الأمر الإسلام                    | _ \ \ •          |
| 7.7.7           | رب اجعلني لك شكارًا                  |                  |
| <b>7V</b> 0     | رب أعني و لا تعن علي                 |                  |
| ٤٥٨             | رب اغفر لي وتب علي                   | _ 114            |
| 8 8 7           | زينوا القرآن بأصواتكم                | - 118            |
| 277             | سبحانك اللهم وبحمدك                  | - 110            |
| 777             | سددوا وقاربوا                        | 711 <sub>-</sub> |
| <b>۲۳۹، ۸33</b> | سبعة يظلهم الله                      | - 114            |
| 207,704         | سبق المفردون                         |                  |
| ٣٨٤             | سلوه: لم يفعل ذلك؟                   | - 119            |
| ξοV             | سيد الاستغفار                        | - 17•            |
| ۳۳ ۹            | صل قائمًا                            | - 171            |
| 779 . 174       | عجبًا لأمر المؤمن                    | _ 177            |
| 771,377         | عليكم بالصدق                         |                  |
| 197             | فاتقوا الدنيا واتقوا النساء          | 371_             |
| 401             | قعدنا نفر من أصحاب رسول الله         | _ 170            |
| 177             | قولوا سمعنا وأطعناقولوا سمعنا وأطعنا | - 177            |
| ٣٦١             | كان إذا أتاه الأمر يسر به            | _ ۱۲۷            |
| 700             | كان النبي ﷺ يذكر الله                | _ ۱۲۸            |

| الصفحة   | طرف الحديث                                                                                          | مسلسل             |
|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
|          |                                                                                                     |                   |
| ۱ • ٤    | بين النبي عَلِي الله ع |                   |
| ۳۰٦،۱۳٥  | لی ابن آدملی ابن آدم                                                                                |                   |
| 771      | خفيفتان                                                                                             | ۱۳۱ ـ كلمتان      |
| \$7\$    | ود يولد على الفطرة                                                                                  | ۱۳۲ ـ کل مول      |
| 777      | ر لما خلق له                                                                                        | ۱۳۳ ۔ کل میس      |
| ١٨٩      | ل لما خلق أو لما يسر لهل                                                                            | ۱۳۶ ـ کل يعم      |
| ۱۷۸      | الدنيا كأنك غريبالدنيا كأنك غريب                                                                    | ۱۳۵ ـ كن في ا     |
| 777      | ىك؟                                                                                                 | ۱۳۱ ـ کیف تج      |
| 777,177  | ل سبحان الله                                                                                        | ١٣٧ ـ لأن أقوا    |
| 401      | القاء العدو                                                                                         | ۱۳۸ ـ لا تتمنو    |
| Y • V    | وا ولاً تناجشوا                                                                                     | ١٣٩ ـ لا تحاسد    |
| 1 🗸 1    | عصابة من أمتي                                                                                       | ١٤٠ ـ لا تزال -   |
| 151, 707 | الإمارةا                                                                                            |                   |
| YOX      | ا الكلام بغير ذكر الله                                                                              | ۱٤۲ ـ لا تكثرو    |
| 397      | فإنه يحب الله ورسولهفإنه يحب الله ورسوله                                                            | ١٤٣ ـ لا تلعنه    |
| 117      | ه فوالله ما علمت                                                                                    | ۱٤٤ ـ لا تلعنوه   |
| 707,177  | ناء العدو                                                                                           | ١٤٥ ـ لا تمنوا لذ |
| ٤٠٧      | الأنصار                                                                                             | ١٤٦ ـ لايبغض      |
| YOA      | سانك رطبًا                                                                                          | ١٤٧ - لايزال ل    |
|          |                                                                                                     |                   |

| الصفحة  | مسلسل طرف الحديث                            |
|---------|---------------------------------------------|
| 708     | ١٤٨ ـ لا يقعد قوم يذكرون الله               |
| 78.     | ١٤٩ ـ لا يلج النار رجل بكى                  |
| 779     | ١٥٠ ـ لا يموتن أحدكم                        |
| 171     | ١٥١ ـ لا هجرة بعد الفتح                     |
| ٣٨٨     | ١٥٢ ـ لتتبعن سنن من كان قبلكم               |
| 441     | ١٥٣ ـ لعلك أغضبتهم١٥٣                       |
| 133     | ١٥٤ ـ لقد أوتي هذا مزمارًا                  |
| 733     | ١٥٥ ـ لله أشد أذنًا                         |
| 731,717 | ١٥٦ ـ لله أشد فرحًا١٥٦                      |
| 777     | ١٥٧ ـ لما خلق الله الخلق                    |
| ١٨٦     | ۱۵۸ ـ لو أنكم كنتم تتوكلون                  |
| 337     | ١٥٩ ـ لو تعلمون ما أعلم                     |
| 111     | ١٦٠ ـ لو كان لي مثل أحد                     |
| ١٧٧     | ١٦١ ـ لو كانت الدنيا تعدل عند الله.         |
| 713     | ١٦٢ ـ لو كنت متخذًا من أهل الأرض            |
| 7       | ١٦٣ ـ لو يعلم المؤمن ما عند الله من العقوبة |
| 147     | ١٦٤ ـ ليس الكذاب الذي يصلح                  |
| 8 8 8   | ١٦٥ ـ ليس منا من لم يتغن بالقرآن            |
| 307     | ١٦٦ ـ ما أجلسكم؟                            |

| الصفحة   | طرف الحديث                | مسلسل                 |
|----------|---------------------------|-----------------------|
| 888      | يء                        | ١٦٧ ـ ما أذن الله لشر |
| ۱۲۰، ۱۲۰ | عطاء خيرًا                | ١٦٨ ـ ما أعطى أحد     |
| ١٨٣      | الواكذا وكذا؟الواكذا وكذا | ١٦٩ ـ ما بال أقوام ق  |
| 757      | ننزهون                    | ١٧٠ ـ ما بال أقوام ين |
| 717,.77  | ، شيء                     | ۱۷۱ ـ ما ترددت عن     |
| 408      | مجلسًام                   |                       |
| 781      | ملة العرشملة العرش        | ۱۷۳ ـ ماروی أن ح      |
| 441      | نفعلوا                    | ١٧٤ ـ ما عليكم إلا :  |
| Y 0 V    | لامنالامنا                | ۱۷۵ ـ ما کان بین إس   |
| ١٨٠      | يالي                      | ١٧٦ ـ مالي وماللد     |
| 777,19.  | مدمد                      | ۱۷۷ ـ ما منکم من أ-   |
| 771      | ن من وصب                  | ۱۷۸ - ما يصيب المؤم   |
| 77 70    | ر ربه                     | ١٧٩ ـ مثل الذي يذك    |
| 133      | رحة                       | ۱۸۰ ـ مررت بك البا    |
| 207      | كر الله                   | ۱۸۱ ـ المستهترون بذا  |
| 77 779   | ء فوجد                    | ١٨٢ ـ من أعطى عطا     |
| 99       | منع للهلله                | ۱۸۳ ـ من أعطى لله و   |
| 127      | ة تطلع الشمس              | ١٨٤ ـ من تاب قبل أد   |
| ١٣٨      |                           | ١٨٥ ـ من خاف أدلج     |

| الصفحة   | طرف الحديث                      | مسلسل            |
|----------|---------------------------------|------------------|
| १०१      | ي في نفسهي                      | ۱۸٦ ـ من ذكرن    |
| 1 🗸 1    | منكم منكراًمنكم منكراً          | ۱۸۷ ـ من رأى     |
| ۳۰۸، ۲·۹ | دة ابن آدمدة ابن آدم            | ۱۸۸ ـ من سعاه    |
| 771      | عملاً ليس عليه                  | ۱۸۹ ـ من عمل     |
| 771      | سبحان الله وبحمده               | ١٩٠ ـ من قال     |
| 177      | لا إله إلا الله وحده لا شريك له | ١٩١ ـ من قال     |
| ١٠٨      | يشهد أن لا إله                  | ۱۹۲ ـ من مات     |
| 779      | مكر الناسمكر الناس              | ۱۹۳ ـ من لا يث   |
| 791, 577 | قوي خير                         | ١٩٤ ـ المؤمن ال  |
| ١٧٨      | سوط أحدكم في الجنة              | ۱۹۵ ـ موضع ۱     |
| ٣٥٠،٢١٥  | تدعو بشيء                       | ۱۹٦ ـ هل کنت     |
| 7 2 7    | خشيتك                           | ۱۹۷ ـ وأسالك     |
| 977,313  | لأحبك                           |                  |
| 157      | لأستغفر اللهلأ                  |                  |
| 1 🗸 🗸    | دينا في الآخرة                  | ۲۰۰ ـ والله ما ا |
| ٤٠٦      | سول الله لأنت أحب               |                  |
| 739      | عته امرأة ذات منصب وجمال        |                  |
| ۸٩       | سول الله                        |                  |
| ٤١٤      | فسي بيده أنكم أحب الناس إلي     | ۲۰۶ ـ والذي ن    |

| الصفحة       | طرف الحديث                              | مسيلسنل    |
|--------------|-----------------------------------------|------------|
| ٤٠٧          | لذي نفسي بيده لا يدخلون الجنة           | ۲۰۵ و ا    |
| 474          | لذي نفسي بيده لا يقضي الله للمؤمن       | ۲۰۶ ـ وا   |
| ٤٠٦          | لذي نفسي بيده لا يؤمن أحدكم             | ۲۰۷ ـ واا  |
| 1 🗸 1        | ن جاهدهم بقلبه فهو مؤمن                 | ۲۰۸ ـ وم   |
| 201,164      | أيها الناس توبوا إلى الله               | ۲۰۹ ـ یا ا |
| 191,377      | رسول الله أرأيت رقى                     | ۲۱۰ ـ یا ر |
| 777,777      | عبادي إنما هي أعمالكم                   | ۲۱۱ ـ یا د |
| 717,719      | معاذ أتدري ما حق الله على العباد؟       | ۲۱۲ ـ یا ، |
| 790          | قر أحدكم صلاته مع صلاتهم                | ۲۱۳ ـ يح   |
| 177 . 171    | خل أهل الجنة الجنة                      | ۲۱۶ ـ ید-  |
| ١٨٦          | خل الجنة من أمتي سبعون ألفًا            | ۲۱۵ ـ ید-  |
| 171          | ذ عائذ بالبيت                           | ۲۱٦ ـ يعو  |
| १०२          | ِلِ الله تعالى: يا عبادي إني حرمت الظلم | ۲۱۷ ـ يقو  |
| 197          | ِلَ الله تعالى: من عادى لي وليًا        | ۲۱۸ ـ يقو  |
| 710          | ل الله سبحانه وتعالى: قسمت الصلاة       | ۲۱۹ ـ يقو  |
| 707          | ِلَ الله عز وجل: أنا عند ظن عبدي بي     |            |
| 419          | ل الله عز وجل: يا ابن آدم إنما هي أربع  | ۲۲۱ ـ يقو  |
| 737          | ل الله عز وجل: وعزتي لا أجمع على عبدي   | ۲۲۲ ـ يقو  |
| <b>£ £ V</b> | ل الله تعالى يوم القيامة: أين المتحابون | ۲۲۳ ـ يقو  |
|              |                                         |            |

# فمرس الأثار

| الصفحة | الاثر                        | مسلسل                              |
|--------|------------------------------|------------------------------------|
| ۱۷۳    | و سفيان أن هرقل قال له       | ١ ـ أخبرني أبـ                     |
| 77.    | الله عبدًا نصب في قلبه نائحة | ٢ - إذا أحب                        |
| ٣٧٠    | الله ما تكره                 | ٣ - إذا أحب ا                      |
| ۱۷۸    | ، فلا تنتظر الصباح           | ٤ ـ إذا أمسيت                      |
| ١٦٠    | أمر لا كفاء لك به فاصبر      | ٥ ـ إذا جاءك                       |
| 717    | الله قضاءالله قضاء           | ٦ ۔ إذا قضى ا                      |
| 149    | كن فيه فقد ربحكن             | ٧ ـ أربع من ك                      |
| ۱۷۸    | دنيا مدبرة                   | <ul> <li>۸ - ارتحلت الـ</li> </ul> |
| 4      | بالله من خشوع النفاق         | ۹ ـ استعیذوا                       |
| 807    | سر من الإيمان                | ١٠ ـ ألا إن الص                    |
| 777    | عشوع القلب                   | ۱۱ ـ الخشوع خ                      |
| 178    | ف الإيمانف                   | ۱۲ ـ الصبر نص                      |
| 737    | ما أخافما                    | ١٣ ـ إن أخوف                       |
| ۲۸.    | ته بكل قلبك                  | ١٤ - أن تحب الأ                    |
| ۱۷۸    | ل عمل الآخرة                 | ١٥ ـ أنك لم تنا                    |
| ۱۷۳    | ليس بالتحليليس بالتحلي       | ١٦ - إن الإيمان                    |
| 409    | لسنتهم رطبة بذكر الله        | ١٧ ـ إن الذين أ                    |

| الصفحة       | الأثر                              | مسلسل          |
|--------------|------------------------------------|----------------|
| ٣٦٥          | د ليعمل الحسنة فيدخل بها النار     | ١٨ ـ إن العبا  |
| ۱۸۰          | ئر صلاة وصومًا وجهادًا             |                |
| ۹.           | شى الله عز وجل وما نسقط            | ۲۰ ـ إنا لنخ   |
| 779          | لم الذي لا يقنط الناس من رحمة الله |                |
| 800          | ري أهل مجالستي                     | ۲۲ ـ أهل ذك    |
| Y • 0        | ، بتقوی الله عز وجل                | ۲۳ ـ أوصيك     |
| <b>۲</b> ۷۸  | م يرفع من الناسم                   | ۲۲ ـ أول عل    |
| <b>Y Y A</b> | تفقدون من دینکمکم                  | ٢٥ ـ أول ما    |
| ١٣٧          | هد شهده رسول الله عَلِي            | ۲٦ ـ أول مش    |
| 177          | لإيمان كلهلإيمان كله.              | ۲۷ ـ اليقين ا  |
| 110          | مناكبهممناكبهم                     | ۲۸ ـ تحاذت     |
| 7.0          | وى                                 | ٢٩ ـ تمام التق |
| Y 1 V        | إيمان أربع خلال                    | ۳۰ ـ ذروة الا  |
| 700          | سبحانه وتعالى بالغدو والعشي        | ٣١ ـ ذكر الله  |
| 700          | بذكر الله                          | ۳۲ ـ عليكم     |
| 373          | بالسبيل والسنة                     | ٣٣ ـ عليكم     |
| 307          | بالعلم                             | ٣٤ ـ عليكم     |
| 17.          | الطبيبا                            | ٣٥ ـ قدرآني    |
| 717          | ر كله في الرضاً                    | ٣٦ ـ فإن الخي  |
| 410          | د بعد التوبة                       | ۳۷ ـ كان داو   |

| الصفحة       | طرف الأثر                        | مسلسل              |
|--------------|----------------------------------|--------------------|
| ۹.           | كما ذكرهم الله                   | ۳۸ ـ کانوا         |
| 757          | بخشية الله تعالى علمًا           | ۳۹ ـ کفی           |
| 177          | قدم فتضرب عنقي                   | ٤٠ _ لأن أ         |
| 191          | ي العبد الله حق تقاته            | ٤١ ـ لا يتة        |
| 171          | ىل لمن لا نية لهل                | 13 - K 20          |
| 7.0          | غ العبد حقيقة التقوى             | ٤٣ ـ لايبل         |
| 779          | جون عبد إلا ربه                  | <b>٤٤ ـ لا</b> ير. |
| ۸٩           | أيتنا ووعظنا رسول الله           | ٥٤ ـ لقدر          |
| 700          | <b>ذ</b> ر أحد في ترك ذكر الله   | ٤٦ ـ لم يع         |
| 757          | رجلاً كان له مثل عمل سبعين نبيًا | ٤٧ ـ لو أن         |
| <b>YVV</b>   | شع قلب هذاشع                     | ٤٨ ـ لو خا         |
| ۱۸۳          | الزهادة في الدنياالنياالنيا      | ٤٩ ـ ليس           |
| 779          | ن الله عز وجل يوم القيامة        | ٥٠ ـ ليغفر         |
| Y 1 V        | ي إذا رجعت إلى أهلي              | ٥١ ـ ما أباا       |
| Y 1 Y        | ي على أي حال أصبحت               | ٥٢ ـ ما أباا       |
| ١٨٠          | د هدیکم من هدي نبیکم             | ٥٣ ـ ما أبع        |
| 4.8          | ث الله نبيًا                     | ٥٤ ـ ما بعہ        |
| 700          | يء أنجى من عذاب الله             | ٥٥ ـ ما شي         |
| <b>7 V 1</b> | عبد يشرب الماء القراح            | ٥٦ ـ ما من         |
| <b>YV</b> 1  | ی صاحب بلاء                      | ٥٧ ـ من رأ         |

طرف الأثر

الصفحة

### فمرس اللغة

| الصفحة       | اللغة | مسلسل           |
|--------------|-------|-----------------|
| 177          | ص     | ١ ـ الإخلاد     |
| 1.7          | لام   | ٢ ـ الاصط       |
| ۲۸.          |       | ٣ ـ الإنابة.    |
| 177          |       | ٤ ـ الإيمان     |
| <b>£</b> £ A |       | ٥ ـ البذل.      |
| १०१          |       | ٦ ـ التجني      |
| Y0X          |       | ٧ ـ التشبث      |
| ٤٣١          |       | ۸ ـ التغبير .   |
| 190          |       | ۹ ـ التقوى      |
| ١٨٥          |       | ١٠ ـ التوكل     |
| ٧٩           |       | ١١ ـ الحال.     |
| 719          |       | ۱۲ ـ الحزن.     |
| YV7          |       | ۱۳ ـ الخشوع     |
| 744          |       | ١٤ ـ الخشية .   |
| ۲۳۳          | • • • | ١٥ ـ الخوف.     |
| 414          |       | ١٦ ـ الدَّوية . |
| 7            |       | ١٧ ـ الذكر.     |

| الصفحة | اللغة | مسلسل        |
|--------|-------|--------------|
| ٩١     |       | ۱۸ ـ الذوق   |
| 777    |       | ١٩ ـ الرجاء  |
| 178    |       | ۲۰ ـ الزهد   |
| 9 8    |       | ۲۱ ـ السكر   |
| 7.7    |       | ۲۲ ـ الشح    |
| ٧٢٧    |       | ۲۳ ـ الشكر   |
| 100    |       | ٢٤ ـ الصبر   |
| 188    |       | ٢٥ ـ الصدق   |
| 809    |       | ٢٦ ـ الغين   |
| 9.8    |       | ۲۷ ـ الفناء  |
| ٣٨٨    |       | ۲۸ ـ القذة   |
| ٤٥٤    |       | ٢٩ ـ القطيعة |
| 1.7    |       | ۳۰ ـ القلب   |
| ٨١     |       | ٣١ ـ المقام  |
| 771    |       | ٣٢ ـ النصب   |
| 119    |       | ٣٣ ـ النية   |
| £0£    |       | ٣٤ ـ الهجر   |
| Λ.ξ.,  |       | ٣٥ ـ الوجد   |
| . ***  |       | ٣٦ ـ الوصب   |

### فمرس الشمر

| الصفحة  | يت                         | مسلسل الب                               |
|---------|----------------------------|-----------------------------------------|
| 7 • 7   | تقلب عريانًا وإن كان كاسيا | ١ - إذا المرء لم يلبس ثباب التقى        |
| 7 • 7   | ولا خير فيمن كان لله عاصيا | وخير لباس المرء طاعية ربه               |
| 880     | إذا تأله والحسيزن          | ٢ ـ الخـــوف أولى بالســيئ              |
| 880     | وبالنقى من الدرن           | والحب يجممل بالتمقي                     |
| 90      | فمتى إفاقة من به سُكْران   | ۳ ـ سُكْرَان سُكر هوى وسُكر مَدَاسة     |
| 173     | رش علينا المغـــــفــــرة  | ٤ ـ عــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ٤١٣     | وبذا سمي الخليل خليل       | ٥ ـ قـد تخللت مـسلك الروح مني           |
| ٨٦      | فملا طبيب لها ولا راقي     | ٦ ـ قد لسعت حية الهوى كبدى              |
| ٨٦      | فعنده رقيستي وترياقي       | إلا الحبيب الذي شغفت به                 |
| ٤٣٧     | غيير هذا بك أحسمد          | ۷ ـ کـــل يـــوم تــــتـــلـــون        |
| ۸.      | وكل مساحسال فسقسد زالا     | ٨ ـ لو لم تَحُلُ ما سميت حالا           |
| 70.,710 | فكيفما شئت فاختبرني        | ٩ - وليس لي في ســـواك حظ               |

### فهرس الأعلام المترجم لهم

| الصفحة | العلم                                                                 | مسلسل    |
|--------|-----------------------------------------------------------------------|----------|
| ٤٤٠    | هيم بن أدهم                                                           | ١ ـ إبرا |
| ١٦٠    | هيم بن أحمد الخواص                                                    |          |
| 47     | بنت الأعز عبد الرحمن بن عبد الوهاب                                    |          |
| 33     | إسماعيل عبد الله بن محمد الهروي                                       | ٤ ـ أبو  |
| ٧٥     | بكر محمد بن إسحاق بن إبراهيم الكلابا ذي                               | ٥ ـ أبو  |
| ۸٩     | بكر محمد بن الحسين بن عبد الله الآجري                                 |          |
| ٤٠     | الحجاج يوسف المزي                                                     | ٧ ـ أبو  |
| 19     | ا<br>الحسن علي بن عبد الكريم بن عبد الواحد الجزري المعروف بابن الأثير |          |
| ٣٣٧    | داود سليمان بن الأشعث السجستاني صاحب السنن                            | ٩ ـ أبو  |
| 790    | سعيد الخدري                                                           | ۱۰ ـ أبو |
| ۳۹۳    | سفیان بن حرب                                                          | ۱۱ ـ أبو |
| ٤٤٠    | سليمان عبد الرحمن بن عطية الداراني                                    | ۱۲ ـ أبو |
| ٧٥     | طالب محمد بن علي بن عطية الحارثي المكي                                | ۱۳ ـ أبو |
| 454    | عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي النسائي صاحب السنن                     | ١٤ ـ أبو |
| 710    | عثمان سعيد بن إسماعيل بن منصور الجيري النيسابوري                      |          |
| 777    | عثمان سعيد بن سلام المغربي                                            |          |

| الصفحة     | العلم                                      | مسلسل                 |
|------------|--------------------------------------------|-----------------------|
| <b>YYV</b> | أحمد بن محمد الروذباري                     | ۱۷ ـ أبو علي          |
| ٤٣٣        | م الجنيد بن محمد بن الجنيد البغدادي        | ۱۸ ـ أبو القاسـ       |
| ٧٦         | م عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك القشيري | ١٩ ـ أبو القاسـ       |
| 777        | لأشعري عبد الله بن قيس                     |                       |
| ۳1.        | ة عبد الرحمن بن صخر الدوسي                 | ۲۱ ـ أبو هرير:        |
| ٣٧٨        | هب                                         | ۲۲ ـ أب <i>ي</i> بن ك |
| ٣٠٨        | حنبل                                       | ٢٣ ـ أحمد بن          |
| 737        | محمد الصنهاجي أبو العباس بن العريف         | ٢٤ ـ أحمد بن          |
| ٤١٥        |                                            | ۲۵ ـ أسامة بن         |
| 441        | رباح                                       | ۲٦ ـ بلال بن ر        |
| ٤٠         | ن ابن دقيق العيد                           | ۲۷ ـ تقي الدير        |
| 499        | أسلم البناني                               | ۲۸ ـ ثابت بن          |
| ۱ ۳۳       | عبدالله                                    | ۲۹ ـ جابر بن          |
| ٤١٠        | درهم                                       | ۳۰ ـ الجعدبن          |
| ٤١١        | صفوان                                      | ٣١ ـ الجهم بن         |
| ٧٤         | ن أسد المحاسبي                             | ۳۲ ـ الحارث ب         |
| ۲۷۸        | ن اليمان                                   | ٣٣ ـ حذيفة بن         |
| ٤٤٠        | ن قتادة المرعش <i>ي</i>                    | ٣٤ ـ حذيفة بن         |
| 707        | بصري                                       | ٣٥ ـ الحسن الب        |

| الصفحة      | العلم                                         | مسلسل                 |
|-------------|-----------------------------------------------|-----------------------|
| ٣٧٠         | ملي بن أبي طالب                               | ٣٦ ـ الحسن بن ء       |
| ٤١٠         | ـ<br>بد الله القسري                           |                       |
| 3 7         | نصور قلاوون الملك الأشرف                      | ٣٨ ـ خليل بن الم      |
| ٤٤٤         | عبري                                          | ٣٩ ـ ذو النون الم     |
| ۸۸          | نثيم                                          | ٤٠ ـ الربيع بن خ      |
| 77          | بيبرس الملك الظاهر                            |                       |
| 113         | ثة                                            | ٤٢ ـ زيد بن حار       |
| . 27        | ن أبو حفص عمر بن علي بن موسى البزار           | ٤٣ ـ سراج الدير       |
| ۳۳۸         | ي وقاص                                        | ٤٤ ـ سعد بن أبج       |
| ۳.,         | <br>نبير                                      | ٤٥ ـ سعيد بن <i>ج</i> |
| ***         | ٠.٠.                                          | ٤٦ ـ سعيد بن الم      |
| <b>79</b> V | ري                                            | ٤٧ _ سفيان الثو       |
| 719         | أحمد الطبراني                                 | ٤٨ ـ سليمان بن        |
| 91          | بدالله التستري                                | ٤٩ ـ سهل بن ع         |
| 77          | ن قطز الملك المظفر                            | ٥٠ _ سيف الدير        |
| ٤٥٧         | رس                                            | ٥١ ـ شداد بن أو       |
| ٧٨ ،        | بن محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية   | ٥٢ ـ شمس الدي         |
| 30          | ين أبو أحمد عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية | ٥٣ _ شهاب الد         |
| ٣٨          | بن أبو عبد الله محمد بن عثمان الذهبي          | ٥٤ ـ شمس الد          |

| الصفحة | العلم                                      | مسلسل         |
|--------|--------------------------------------------|---------------|
| 497    | بن سنان الرومي                             | ٥٥ ـ صهيب     |
| 777    | ن الصامت                                   | ٥٦ ـ عبادة بر |
| ٤٠٧    | بن عبد المطلب                              | ٥٧ ـ العباس   |
| 4.8    | بن عباس                                    | ٥٨ ـ عبد الله |
| ٣٤.    | بن عمرو بن العاص                           | ٥٩ ـ عبدالله  |
| 397    | الحمار                                     | ٦٠ ـ عبدالله  |
| ۳۱     | بن مسعود                                   | ٦١ ـ عبدالله  |
| ٤٠٠    | حمن بن أبي ليلي                            | ٦٢ ـ عبد الر  |
| ٤١     | حمن بن سباع بن ضياء الدين أبو محمد الفزاري | ٦٣ ـ عبدالر   |
| 401    | حمن بن سمرة                                | ٦٤ ـ عبد الر  |
| ٧٦     | حمن بن علي أبو الفرج ابن الجوزي            | ٦٥ ـ عبد الر  |
| ٨٩     | ں بن سارية                                 | ٦٦ ـ العرباض  |
| ٣٢٣    | أبي طالب                                   | ٦٧ ـ علي بن   |
| ٤١     | دين إسماعيل بن عمر بن كثير                 | ٦٨ ـ عماد ال  |
| 454    | ،                                          | ٦٩ ـ عمار بن  |
| 777    | ن حصين                                     | ۷۰ ـ عمران ب  |
| ٤١١    | ن عبيد                                     | ۷۱ ـ عمرو بر  |
| ٤١٥    | ن العاص                                    | ٧٢ ـ عمرو بر  |
| 804    | ، عبد الرحمن الكوفي                        | ٧٣ ـ عنترة بن |

| الصفحة        | مسلسل العلم                                                        |
|---------------|--------------------------------------------------------------------|
| £ <b>7</b> £  | ٧٤ ـ عياض بن حمار المجاشعي                                         |
| 419           | ٧٥ ـ الفضيل بن عياض                                                |
| 777           | ٧٦ ـ قتادة بن دعامة بن قتادة بن عزيز                               |
| ٣٤            | ٧٧ _ مجد الدين أبو البركات عبد السلام بن عبد الله بن تيمية الحراني |
| 40            | ٧٨ ـ محمد بن أحمد بن عبد الهادي بن قدامة المقدسي                   |
| 777           | ٧٩ ـ محمد بن إدريس الشافعي                                         |
| 498           | ٨٠ ـ محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري صاحب الصحيح     |
| 49            | ٨١ ـ محمد بن سيد الناس                                             |
| ۹.            | ۸۲ ـ محمد بن سيرين                                                 |
| 1.4           | ٨٣ ـ محمد بن عبد الله بن أحمد المعروف بأبي بكر ابن العربي          |
| 478           | ٨٤ ـ محمد بن عيسى بن سورة الترمذي صاحب السنن                       |
| 77            | ٨٥ ـ محمد بن محمد بن محمد الغزالي الطوسي أبو حامد                  |
| 710           | ٨٦ - مسلم بن الحجاج القشيري صاحب الصحيح                            |
| 137           | ٨٧ _ مطرف بن عبد الله الشخير                                       |
| 411           | ۸۸ ـ معاذ بن جبل                                                   |
| ٤٤٠           | ٨٩ ـ معروف الكرخي                                                  |
| <b>Y V  £</b> | ٩٠ ـ المغيرة بن شعبة                                               |
| 4.9           | ٩١ ـ النعمان بن بشير                                               |
| 804           | ۹۲ ـ هارون بن عنترة                                                |

## فهرس الفرق

| الصفحة | لسل الفرق                       | مس |
|--------|---------------------------------|----|
|        |                                 |    |
| 713    | ـ البراهمة                      | ١  |
| ٤٠٩,   | ـ الجهمية                       | ۲  |
| 498    | ـ الحلاجية                      | ٣  |
| 797    | ـ الخوارج                       | ٤  |
| 445    | ـ غالية الرافضة                 | ٥  |
| £ 7 V  | - القرامطة الباطنية الإسماعيلية | ٦  |
| 179    | ـ الكرامية                      | ٧  |
| ٤١٢    | ـ المتفلسفة                     | ٨  |
| ٣٨٥    | ـ المشبهة                       | ٩  |
| 7 94   | ـ المعتزلة                      | 1. |
| ۳۸٤    | ـ المعطلة                       | ١١ |
| ٤٣١    | ـ المغدة                        | ۱۲ |

#### فهرس المصادر والمراتع

- ١ ـ القرآن الكريم.
- ٢ ـ ابن تيمية حياته وعصره/ محمد أبو زهرة/ دار الفكر العربي.
  - ٣ ابن تيمية/ محمد يوسف موسى/ دار مصر للطباعة.
- ٤ أخلاق العلماء/ أبو بكر الآجري/ طبع دار الدعوة بالإسكندرية.
  - ٥ ـ إحياء علوم الدين/ أبو حامد الغزالي/ دار القلم بيروت لبنان.
- ٦ ـ الأذكار/ للنووي/ المكتبة العلمية بيروت لبنان الطبعة الثانية ٤٠٣ ـ ٩٨٣م.
- ٧ ـ الاستقامة/ ابن تيمية/ تحقيق الدكتور محمد رشاد سالم/ الطبعة الأولى
   ١٤٠٣هـ ١٤٠٣م. طبع جامعة الإمام محمد بن سعود.
- ٨ ـ الاستيعاب في معرفة الأصحاب/ ابن عبد البر/ بذيل الإصابة لابن حجر
   الطبعة الأولى سنة ١٣٩٦هـ ١٩٧٣م.
- ٩ ـ الاستغاثة المعروفة بالرد على البكري/ ابن تيمية/ وبهامشه الرد على الإخنائي، طبع المطبعة السلفية بمصر سنة ١٣٤٦هـ. بأمر الملك عبد العزيز آل سعود.
- ١٠ أسد الغابة في معرفة الصحابة/ ابن الأثير/ طبعة دار الشعب بالقاهرة سنة
   ١٣٦٩هـ ١٩٦٠م.
- ۱۱ الإصابة في تمييز الصحابة/ ابن حجر العسقلاني/ بهامشه الاستيعاب لابن عبد البر/ مطبعة مصطفى محمد/ مصر. طبعة سنة ١٣٥٨هـ ١٩٣٩م.
- ١٢ الأعلام العلية/ للبزار/ تحقيق زهير الشاويش/ طبع المكتب الإسلامي،

- الطبعة الثانية ١٣٩٦ هجرية.
- ١٣ \_ الأعلام/ خير الدين الزركلي/ الطبعة الثالثة.
- ١٤ إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان/ ابن القيم/ تحقيق محمد حامد الفقي دار
   المعرفة بيروت. الطبعة الثانية ١٣٩٥هـ ١٩٧٥م.
- 10 إيضاح المكنون في الذيل على كشف الظنون/ إسماعيل باشا البغدادي دار العلوم الحديثة. بيروت لبنان.
- 17 الإيمان/ ابن أبي شيبة/ تحقيق محمد ناصر الدين الألباني/ نشر دار الأرقم بالكويت.
- 1۷ الإيمان/ لأبي عبيد القاسم بن سلام/ تحقيق محمد ناصر الدين الألباني/ نشر دار الأرقم-الكويت.
- ۱۸ ـ الإيمان/ ابن تيمية/ المجلد السابع من الفتاوى/ تصوير الطبعة الأولى سنة
   ۱۳۹۸هـ. جمع وترتيب عبد الرحمن بن قاسم وابنه محمد.
- ١٩ ـ البداية والنهاية/ ابن كثير/ مكتبة المعارف بيروت. الطبعة الأولى سنة
   ١٩٦٦م.
- ٢٠ ـ تاريخ الأمم والملوك/ للطبري/ دار الفكر بيروت طبع سنة ١٣٩٩ ـ ١٩٧٩ م.
  - ٢١ ـ تاريخ بغداد/ الخطيب البغدادي/ دار الفكر بيروت.
- ٢٢ تاريخ التراث العربي/ فؤاد سزكين/ طبع جامعة الإمام محمد بن سعود الطبعة الأولى سنة ١٤٠٢هـ- ١٩٨٢م.
- ٢٣ ـ التاريخ الكبير/ الإمام البخاري/ الطبعة الأولى سنة ١٣٦٠هـ دائرة المعارف العثمانية . حيدر آباد ـ الدكن ـ الهند .
- ٢٤ ـ التبصرة في القراءات السبع/ لمكي بن أبي طالب/ تصحيح وتعليق محمد

- غوث الندوي/ طبع الدار السلفية، بومباي الهند سنة ١٣٩٩ ـ ١٩٧٩م.
- ٢٥ تحفة الأحوذي بشرح الترمذي/ محمد بن عبد الرحمن المبارك فوري، دار
   الفكر الطبعة الثالثة ١٩٧٩هـ. ١٩٧٩م.
  - ٢٦ تذكرة الحفاظ للذهبي/ دار إحياء التراث العربي.
- ۲۷ التصوف/ ابن تيمية/ المجلد الحادي عشر من الفتاوى جمع وترتيب عبد الرحمن بن قاسم وابنه محمد. الطبعة الأولى سنة ١٣٩٨هـ.
- ٢٨ ـ التعرف لمذهب أهل التصوف/ للكلاباذي/ تحقيق محمود أمين النواوي.
   مكتبة الكليات الأزهرية/ القاهرة الطبعة الثانية ١٤٠٠هــ ١٩٨٠م.
  - ٢٩ ـ التعريفات للجرجاني/ مكتبة لبنان طبع سنة ١٩٧٨م.
- ٣٠ تفسير القرآن العظيم/ ابن كثير/ دار المعرفة بيروت. طبع في ١٣٨٨هـ
   ١٩٦٩م.
- ٣١ ـ تقريب التهذيب/ ابن حجر العسقلاني/ تحقيق عبد الوهاب عبد اللطيف.
   طبع دار الكتاب العربي للقاهرة سنة ١٣٨٠هـ. ١٩٦٠م.
- ٣٢ تقريب النشر في القراءات العشر/ لابن الجزري/ طبع مصطفى البابي الحلبي وأولاده الطبعة الأولى سنة ١٣٨١هـ ١٩٦١م.
- ٣٣ ـ تهذيب الأسماء واللغات/ للنووي/ دار الكتب العلمية بيروت/ طبع المنيرية بدون تاريخ .
- ٣٤ تهذيب التهذيب/ لابن حجر العسقلاني/ الطبعة الأولى سنة ١٣٢٥هـ. حيدر آباد ـ الهند.
- ٣٥ تلبيس إبليس/ لابن الجوزي/ قدم له وخرج أحاديثه محمود مهدي إستانبولي، مؤسسة علوم القرآن دمشق سنة ١٣٩٦هـ ١٩٧٦م.

- ٣٦ ـ تنبيه الغافلين/ نصر بن محمد السمر قندي/ وبهامشه بستان العارفين له أيضاً/ دار المعرفة بير وت لبنان.
- ٣٧ التوبة/ الحارث المحاسبي/ تحقيق: عبد القادر أحمد عطا/ دار الإصلاح عصر.
- ٣٨ تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد/ سليمان بن عبد الله بن محمد ابن عبد الوهاب/ مكتبة الرياض الحديثة. البطحاء.
- ۳۹ ـ جامع البيان في تفسير القرآن/ ابن جرير الطبري/ وبهامشه غرائب القرآن ورغائب الفرقان للنيسابوري/ دار الفكر بيروت ۱۳۹۸ هــ ۱۹۷۸ م.
  - ٠٤٠ جامع بيان العلم وفضله/ ابن عبد البر/ دار الفكر لبنان.
- 21 الجامع لأحكام القرآن/ للقرطبي/ الطبعة الثالثة دار الكتب المصرية دار الكتاب العربي بيروت لبنان طبع سنة ١٣٨٧هـ-١٩٦٧م.
- 27 ـ الجامع الصغير مع شرحه فيض القدير/ للسيوطي/ الطبعة الثالثة سنة 1841 م.
- 27 \_ جامع الرسائل/ لابن تيمية/ تحقيق الدكتور محمد رشاد سالم/ الطبعة الأولى ١٣٨٩هـ ١٩٦٩م.
  - ٤٤ ـ جامع العلوم والحكم/ لابن رجب/ دار المعرفة بيروت لبنان.
- 20 جلاء العينين في محاكمة الأحمدين/ لابن الألوسي البغدادي/ دار الكتب العلمة سروت لينان.
  - ٤٦ ـ حلية الأولياء/ للأصفهاني/ الطبعة الثانية ١٣٨٧ هـ ١٩٦٧م.
- 27 ـ الخطط (المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار)/ أحمد بن علي المقريزي/ طبعة الأميرية ببولاق القاهرة ١٢٧٠هجرية .

- ٤٨ خلق أفعال العباد/ الإمام البخاري الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ ١٩٨٤م. مؤسسة الرسالة بيروت لبنان.
- 29 ـ درء تعارض العقل والنقل/ ابن تيمية/ تحقيق الدكتور محمد رشاد سالم الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م. طبع جامعة الإمام محمد بن سعود الرياض.
- ٥٠ ـ دليل الفالحين لطرق رياض الصالحين/ محمد بن علان الصديقي/ دار الكتاب العربي. بيروت لبنان.
  - ٥١ الذيل على طبقات الحنابلة/ لابن رجب/ دار المعرفة بيروت لبنان.
    - ٥٢ ـ الرسالة التدمرية/ ابن تيمية/ الطبعة كلية الشريعة بالرياض.
- ٥٣ الرسالة القشيرية/ لأبي القاسم القشيري/ تحقيق عبد الحليم محمود، ومحمود بن الشريف/ دار الكتب الحديثة بالقاهرة مطبعة حسان.
- ٥٤ ـ الرسالة المدنية/ ابن تيمية/ الطبعة الثالثة ١٣٩٧هـ. نشرها قصي محب
   الدين الخطيب. طبع السلفية.
  - ۵۵ ـ رياض الصالحين/ للنووي/ راجعه رضوان محمد رضوان.
     دار الكتاب العربي بيروت لبنان سنة ۱٤٠٣هـ ـ ۱۹۸۳م.
- ٥٦ زاد المعاد في هدي خير العباد/ ابن القيم/ الطبعة الثالثة ١٩٧٣م. دار الفكر بيروت لبنان.
  - ٧٧ الزهد/ الإمام أحمد/ دار الكتب العلمية بيروت لبنان.
- ٥٨ ـ الزهد/ لابن المبارك/ تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي/ دار الكتب العلمية بيروت لبنان.
- ٥٩ سلسلة الأحاديث الصحيحة/ الألباني/ الطبعة الثانية ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.

- المكتب الإسلامي.
- ٦٠ سلسلة الأحاديث الضعيفة/ الألباني/ الطبعة الثالثة . المكتب الإسلامي .
- 71 ـ السلوك/ لابن تيمية/ المجلد العاشر من الفتاوى. جمع وترتيب عبد الرحمن ابن قاسم وابنه محمد. تصوير الطبعة الأولى سنة ٣٩٨هـ.
  - ٦٢ ـ سنن ابن ماجه/ تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي/ طبع دار الفكر بيروت.
- ٦٣ \_ سنن أبي داود/ إعداد: عزة الدعاس/ الطبعة الأولى ١٣٨٨هـ-٩٦٩م دار الحديث حمص سورية.
  - ٦٤ \_ سنن الترمذي/ تحقيق أحمد محمد شاكر/ دار إحياء التراث العربي لبنان.
- 70 سنن النسائي/ أبو عبد الرحمن النسائي/ الطبعة الأولى سنة ١٣٤٨هـ. تصوير دار الفكر بيروت لبنان.
- 77 السنة/ لابن أبي عاصم/ تخريج محمد ناصر الدين الألباني/ الطبعة الثانية ١٣٩٩هـ - ١٩٧٩م. المكتب الإسلامي.
- ٦٧ شذرات الذهب في أخبار من ذهب/ ابن العماد الحنبلي/ الطبعة الثانية 1٣٩٩ هـ.
- 7A شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة/ أبو القاسم اللالكائي/ تحقيق د/ أحمد سعد حمدان/ دار طيبة الرياض.
- 79 شرح حديث (إنما الأعمال بالنيات) لابن تيمية/ الطبعة الثانية سنة مرح حديث الطبعة السلفية ومكتبتها بالقاهرة. نشرها قصي محب الدين الخطيب.
- ٧٠ شرح العقيدة الطحاوية/ ابن أبي العز الحنفي/ تحقيق شعيب الأرنؤوط.
   مكتبة دار البيان بدمشق. الطبعة الأولى ١٤٠١هـ ١٩٨١م.

- ٧١ شرح العقيدة الطحاوية/ لابن أبي العز الحنفي/ تخريج الألباني. الطبعة الثالثة.
- ٧٢ شرح لمعة الاعتقاد الهادي إلى سبيل الرشاد/ محمد بن صالح العثيمين.
   مكتبة الرشد بالرياض طبع مؤسسة الرسالة بيروت الطبعة الأولى
   ١٩٨٣/٤٠٣.
- ٧٣ الشهادة الزكية في ثناء الأئمة على ابن تيمية/ مرعي بن يوسف الكرمي/
   تحقيق نجم عبد الرحمن خلف/ دار الفرقان الطبعة الأولى ٤٠٤/ ١٩٨٣.
- ٧٤ صحيح الجامع الصغير وزيادته/ للألباني/ الطبعة الأولى سنة ١٣٨٨هـ. ١٩٦٩ م. المكتب الإسلامي.
- ٧٥ صحيح البخاري مع شرحه فتح الباري/ ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي/ وإخراج محب الدين الخطيب/ مكتبة الرياض الحديثة/ البطحاء.
- ٧٦ صحيح مسلم/ الإمام مسلم/ تحقيق وترقيم محمد فؤاد عبد الباقي نشر وتوزيع رئاسة إدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد بالمملكة العربية السعودية. الرياض.
- ٧٧ صفة الصفوة/ لابن الجوزي/ الطبعة الأولى سنة ١٣٨٩هـ. مطبعة الأصيل حلب.
- ٧٨ صفوة التفاسير/ محمد علي الصابوني/ دار القرآن الكريم. بيروت لبنان
   الطبعة الرابعة ١٤٠٢هـ.
- ٧٩ ضعيف الجامع الصغير وزيادته/ محمد ناصر الدين الألباني/ الطبعة الثانية
   ١٣٩٩هـ-١٩٧٩م. المكتب الإسلامي بيروت.
  - ٨٠ ـ طبقات الحنابلة/ القاضي أبو يعلى/ دار المعرفة بيروت لبنان.

- ٨١ طبقات الشافعية الكبرى/ السبكي/ تحقيق عبد الفتاح الحلو ومحمود
   الطناحي. الأولى ١٣٨٣هـ ١٩٦٤م. عيسى البابي الحلبي وشركاه.
  - ٨٢ الطبقات الكبري/ عبد الوهاب الشعراني/ الطبعة الأولى ١٣٧٣ هـ.
- ٨٣ ـ طريق الهجرتين وباب السعادتين/ ابن القيم/ دار الكتاب العربي بيروت لبنان.
  - ٨٤ العبودية/ ابن تيمية/ تحقيق محمد حامد الفقى/ مكتبة السنة المحمدية .
- ۸۵ عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين/ ابن القيم/ تصحيح نعيم زرزور . دار
   الكتب العلمية بيروت لبنان الطبعة الأولى ١٤٠٣هــ ١٩٨٣م .
- ٨٦ العقود الدرية/ ابن عبد الهادي/ تحقيق محمد حامد الفقي/ دار الكتب
   العلمية بيروت لبنان .
- ٨٧ العلو للعلي الغفار/ للذهبي/ تعليق عبد الرزاق عفيفي، وتصحيح زكريا على يوسف/ مطبعة أنصار السنة ١٣٥٧هـ-١٩٣٨م.
- ۸۸ عوارف المعارف/ لأبي حفص السهروردي/ تحقيق عبد الحليم محمود، ومحمود بن الشريف/ دار الكتب الحديثة بمصر. مطبعة السعادة .
- ٨٩ ـ عـوارف المعارف/ للسهروردي/ الملحق بإحـياء علوم الدين. دار القلم بيروت لبنان.
- ٩٠ غذاء الألباب لشرح منظومة الآداب/ لمحمد السفاريني/ دار العلم للجميع
   بيروت، ومكتبة البيان النجفية بغداد.
- 91 غرائب القرآن ورغائب الفرقان/ الحسن بن محمد النيسابوري/ المطبوع بهامش جامع البيان في تفسير القرآن للطبري/ دار الفكر بيروت لبنان سنة ١٣٩٨هــ١٩٧٨م.

- 9۲ فتح الباري بشرح صحيح البخاري/ لابن حجر العسقلاني/ ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي/ إخراج محب الدين الخطيب/ مكتبة الرياض الحديثة الرياض البطحاء .
- 97 الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد/ تأليف أحمد عبد الرحمن البنا. طبع دار التراث بلبنان.
- 9٤ ـ الفَرق بين الفرق وبيان الفرقة الناجية منهم/ عبد القاهر البغدادي. دار الأفاق الجديدة ـ بيروت. الطبعة الرابعة ١٤٠٠هـ ـ ١٩٨٠م.
- 90 ـ الفصل في الملل والأهواء والنحل/ ابن حزم الظاهري/ وبهامشه الملل والنحل للشهرستاني/ طبع مكتبة الخانجي بمصر سنة ١٣٢١ هجرية.
  - ٩٦ الفوائد/ لابن القيم/ دار العلوم الحديثة بيروت.
- ٩٧ فيض القدير شرح الجامع الصغير/ تأليف محمد عبد الرؤوف المناوي،
   الطبعة الثانية سنة ١٣٩١هـ- ١٩٧٢م. دار المعرفة بيروت لبنان.
  - ٩٨ ـ القاموس المحيط/ الفيروزآبادي/ دار الجيل بيروت.
- 99 قاعدة في المحبة/ لابن تيمية/ مخطوطة مصورة بقسم المخطوطات بجامعة الإمام محمد بن سعود بالرياض برقم ٩٣٣ فلم.
  - ١٠٠ ـ قوت القلوب/ لأبي طالب المكي/ دار صادر بيروت.
- ۱۰۱ الكتاب المقدس/ طبع دار الكتاب المقدس (جمعية دار الكتاب المقدس سابقًا) بدون تاريخ.
- ۱۰۲ الكاشف في معرفة من له رواية في الكتب الستة/ الإمام الذهبي/ تحقيق عزت عطية وموسى الموشى الطبعة الأولى ١٣٩٢هـ- ١٩٧٢م. دار الكتب الحديثة بالقاهرة.

- ١٠٣ ـ الكامل في التاريخ/ ابن الأثير/ دار صادر بيروت.
- ١٠٤ ـ كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون/ حاجي خليفة/ دار العلوم
   الحديثة بير وت لبنان .
- 100 الكلم الطيب/ ابن تيمية/ تحقيق محمد ناصر الدين الألباني/ طبع المكتب الإسلامي الطبعة الثالثة ١٣٩٧هـ.
- ۱۰٦ ـ لسان العرب/ لابن منظور/ إعداد وتصنيف يوسف خياط ومرعشلي دار لسان العرب بيروت. سنة ١٣٨٩هـ.
- ۱۰۷ ـ لسان الميزان/ لابن حجر العسقلاني/ الطبعة الثانية ١٣٩١هـ ١٩٧١م. مؤسسة الأعلمي ـ بيروت .
- ۱۰۸ مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية/ جمع وترتيب عبد الرحمن بن قاسم وابنه محمد/ مصور عن الطبعة الأولى سنة ١٣٩٨هـ.
- ۱۰۹ ـ مختار الصحاح/ محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي/ دار الكتاب العربي لبنان.
- ١١٠ ـ مختصر سنن أبي داود/ للحافظ المنذري/ تحقيق أحمد محمد شاكر الطبعة الأولى سنة ١٣٦٧هـ. مطبعة أنصار السنة المحمدية.
- 111 مختصر منهاج القاصدين/ لابن قدامة المقدسي/ تعليق شعيب الأرنؤوط وعبد القادر الأرنؤوط/ مكتبة البيان دمشق. طبع في سنة ١٣٩٨هـ معتبد القادر الأرنؤوط/ مكتبة البيان دمشق. طبع في سنة ١٣٩٨هـ ١٩٧٨م.
- ١١٢ ـ المخطوطات العربية في مكتبة الأوقاف العامة في بغداد/ تأليف عبد الله المجبوري. مطبعة الإرشاد بغداد ١٩٧٤م.
  - ١١٣ ـ مدارج السالكين/ ابن القيم/ تحقيق محمد حامد الفقى/ دار الفكر.

- 118 المستدرك على الصحيحين/ الحاكم النيسابوري/ بذيله التلخيص للحافظ الذهبي/ مكتب المطبوعات الإسلامية حلب .
- ١١٥ مسند الإمام أحمد بهامشه منتخب كنز العمال/ المكتب الإسلامي. دار صادر بيروت.
- ١١٦ مسند الإمام الشافعي/ الطبعة الأولى ١٤٠٠هـ ١٩٨٠م. دار الكتب العلمية بيروت. لبنان.
- ١١٧ ـ مشاهير علماء الأمصار/ محمد بن حبان البُستي/ دار الكتب العلمية بيروت لبنان.
  - ١١٨ معارج القبول/ حافظ الحكمي/ الناشر جماعة إحياء التراث بلبنان.
- 119 معارج القبول/ حافظ الحكمي/ من مطبوعات الرئاسة العامة لإدارة البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد بالرياض المملكة العربية السعودية.
- ۱۲۰ ـ المعجم لألفاظ الحديث النبوي/ ترتيب لفيف من المستشرقين. الأولى سنة ١٢٠ ـ المعجم لأسره د. أ. ي. ونسنك.
- ۱۲۱ المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم/ محمد فؤاد عبد الباقي/ دار إحياء التراث العربي. بيروت لبنان.
  - ١٢٢ ـ مُعجم المؤلفين/ عمر رضا كحالة/ دار إحياء التراث العربي بيروت لبنان.
- 1۲۳ المغني عن حمل الأسفار في الأسفار في تخريج ما في الإحياء من الأخبار لأبي الفضل عبد الرحيم بن الحسين العراقي/ المطبوع بذيل إحياء علوم الدين للغزالي/ دار القلم بيروت.
- ١٢٤ مفتاح كنوز السنة/ د. أ. ي. فنسنك/ ترجمه محمد فؤاد عبد الباقي،

- إدارة ترجمان السنة. لا هور طبعة سنة ١٣٩٨ هــ ١٩٧٩م.
- 1۲٥ ـ المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة/ الإمام محمد السخاوي/ دار الكتب العلمية. بيروت لبنان الطبعة الأولى سنة ١٣٩٩ هجرية، ١٩٧٩م.
- 1۲٦ ـ مقالات الإسلاميين/ لأبي الحسن الأشعري/ تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد/ الطبعة الثانية سنة ١٣٨٩هـ. مكتبة النهضة بالقاهرة.
- ۱۲۷ ـ الملل والنحل/ للشهرستاني/ تحقيق محمد سيد كيلاني/ دار المعرفة بيروت لبنان. الطبعة الثانية ١٣٩٥هـ. ١٩٧٥م.
- ۱۲۸ ـ ميزان الاعتدال في نقد الرجال/ الحافظ الذهبي/ تحقيق علي محمد البجاوي/ الطبعة الأولى سنة ۱۳۸۲هـ ١٩٧٥م.
- ۱۲۹ ـ النبوة والأنبياء/ محمد علي الصابوني/ الطبعة الثانية ١٤٠٠هـ ١٩٨٠م. يوزع مجانًا على نفقة حسن عباس شربتلي .
- ۱۳۰ ـ نقض الإمام أبي سعيد عثمان بن سعيد على المريسي (المعروف بالرد على بشر المريسي) تحقيق الشيخ رشيد حسن محمد علي الألمعي رسالة ماجستير بالآلة الكاتبة.
- ۱۳۱ ـ هداية العارفين/ إسماعيل البغدادي/ طبع وكالة المعارف استانبول ١٩٥٥ م.
- ۱۳۲ هذه هي الصوفية/ عبد الرحمن الوكيل/ الطبعة الثالثة ١٩٧٩م. دار الكتب العلمية بيروت لبنان.
  - ١٣٣ ـ الورع/ الإمام أحمد/ توزيع ونشر دار الباز بمكة المكرمة

# ١٣٤ - وفيات الأعيان لابن خلكان/ تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد/ الطبعة الأولى ١٣٦٧هـ. ١٩٤٨م. مكتبة النهضة المصرية بالقاهرة.

\* \* \*

## فهرس الموضوغات

| الموضوع                                      | الصفحا |
|----------------------------------------------|--------|
| لمقدمةلقدمة                                  | ٥      |
| ـ سبب اختيار الموضوع وأهميته                 | ٥      |
| ب ـ خطة البحث                                | ٦      |
| نقسم الأول: الدراسة وتقع في بابين:           | ١٣     |
| باب الأول: تعريف مـوجـز بالمؤلف              | 10     |
| لفصل الأول: عصر المؤلف ابن تيمية رحمه الله   | 17     |
| ولاً: الحالة السياسية                        | ۱۸     |
| ـ ظهور التتار                                | 19     |
| ب- ظهور الفرنج                               | ۲۳     |
| انيًا: الحالة الاجتماعية                     | 77     |
| الثا: الحالة العلميةالثا: الحالة العلمية     | ٣١     |
| لفصل الثاني: حياة المؤلف ابن تيمية رحمه الله | ٣٣     |
| سوته                                         | ٣٣     |
| ولده واسمه وكنيته                            | 40     |
| شــأته                                       | 40     |
| كاۋە                                         | ٣٧     |

| الصفحة     | الموضوع                                                |
|------------|--------------------------------------------------------|
| ٣٨         | طلبه العلم وثناء العلماء عليه                          |
| ٤٠         | توليه التدريس                                          |
| ٤٣         | رحلاته ومحنه                                           |
| ٤٦         | وفاته                                                  |
| ٤٦         | آثاره العلمية                                          |
|            | الباب الثاني: في الحديث عن كتاب التحفة العراقية        |
| ٤٩         | في الأعمال القلبية لابن تيمية رحمه الله                |
| ٥١         | الفصل الأول: التعريف بالكتاب                           |
| 01         | أولاً: اسم الكتاب ونسبته إلى مؤلفه وسبب تأليفه         |
| ٥٢         | ثانيًا: موضوعه ومنهجه                                  |
| ٥٤         | ثالثًا: مخطوطات الكتاب                                 |
|            | الفصل الثاني: الأعمال القلبية عند أهل السنة والرد      |
| ٧١         | على المنحرفين فيها ويشتمل على:                         |
| <b>٧ ٢</b> | (أ) غهيد(أ)                                            |
| ٧٣         | أولاً: نبذة تاريخية مختصرة عما كتب في هذا الموضوع      |
| ٧٨         | ثانيًا: التعريف بالمصطلحات التي ذكرها المؤلف في الكتاب |
| ٧٩         | ١-الحال١                                               |
| ۸١         | ٢ ـ المقـام                                            |

٨٤

| الصفحة | الموضوع                                                        |
|--------|----------------------------------------------------------------|
| 91     | ٤-الــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                       |
| 9 8    | ٥ ـ السكر                                                      |
| ٩٨     | ٦-الفناء                                                       |
| 1 • ٢  | ٧- الاصطلام                                                    |
| 1 • ٢  | ثالثًا: التعريف بالقلب وعمله                                   |
| 1 • ٢  | القلبالقلب                                                     |
| ١٠٤    | ذكر القلب بالكتاب والسنة                                       |
| 1 . 7  | القلب موضع العقلالعقل                                          |
| 1.7    | قول القلب وعملهقول القلب وعمله                                 |
| 111    | درجات الناس في أعمال القلوب                                    |
|        | (ب) بيان ودراسة لأهم الأعمال القلبية عند أهل السنة مع الرد على |
| 117    | المنحرفين فيهاالمنحرفين فيها                                   |
| 119    | النيةا                                                         |
| 119    | تعريفها                                                        |
| 119    | النية في الكتاب والسنة                                         |
| 171    | بعض أقوال الصحابة والتابعين في النية                           |
| 177    | النية والإخلاصا                                                |
| 177    | النية والأعمال                                                 |
| 178    | النية من عمل القلبا                                            |

| الصفحة | الموضوع                                        |
|--------|------------------------------------------------|
| 177    | الإخلاصالإخلاص                                 |
| 177    | الإخلاص في الكتاب والسنة                       |
| 14.    | من أقوال الناس في الإخلاص                      |
| ١٣٢    | الصدقا                                         |
| ١٣٢    | تعريف الصدقت                                   |
| ١٣٢    | الصدق في الكتاب والسنة                         |
| 180    | أنواع الصدقأنواع الصدق                         |
| 129    | من أقوال الصحابة وغيرهم في الصدق               |
| 18.    | التوبةالتوبة                                   |
| 18.    | تعريف التوبة                                   |
| 1 2 1  | التوبة في الكتاب والسنة                        |
| ١٤٤    | شروط التوبةشروط التوبة                         |
| 127    | حكم التوبة                                     |
| 1 2 9  | معنى قول القائل «حسنات الأبرار سيئات المقربين» |
| 107    | توبة الأنبياء من الذنوب                        |
| 100    | الصبرا                                         |
| 100    | تعريف الصبر                                    |
| 100    | الصبر في القرآنالصبر في القرآن                 |
| 107    | فوائد الصبر في الدنيافوائد الصبر في الدنيا     |

| الصفحة | الموضوع                               |
|--------|---------------------------------------|
| 107    | فوائد الصبر في الآخرة                 |
| ١٥٨    | الصبر في السنة                        |
| 17.    | بعض الآثار عن الصحابة وغيرهم في الصبر |
| 171    | حكم الصبر                             |
| 177    | أنواع الصبر                           |
| ۱٦٣    | الصبر للعامة والخاصة                  |
| 177    | الإيمان                               |
| ١٦٦    | تعريف الإيمان                         |
| 179    | أصل الإيمان في القلب                  |
| 177    | من أقوال الصحابة وغيرهم في الإيمان    |
| 178    | الزهدالنهدية                          |
| ١٧٤    | تعريف الزهد                           |
| 140    | الزهد في الكتاب والسنة                |
| ۱۷۸    | من أقوال الصحابة في الزهد             |
| ١٨٠    | الزهد للعامة والخاصة                  |
| ١٨١    | أقسام الزهد                           |
| 140    | التوكل                                |
| 140    | تعریفه                                |
|        | التركل في الكتاب ما المتا             |

#### الصفحة الموضوع 111 التوكل للعامة والخاصة........... درجات الناس في التوكل.....درجات الناس في التوكل 195 190 التقوى... 197 التقوي في الكتاب....التقوي في الكتاب معنی تقوی الله حق تقاته.....معنی تقوی الله حق 191 199 الخصال التي ينالها العبد بالتقوى أو (فوائد التقوى)..... 7.4 التقوى في السنة..... Y . E بعض أقوال الصحابة وغيرهم في التقوى..... التقوى وصية الله ورسوله......التقوى وصية الله ورسوله 7.0 7.7 الرضا.....البرخسا Y . A تعريفه.....تعريفه Y . A منزلة الرضا وفضله.....منزلة الرضا وفضله.... Y . 9 أنواع الرضا وحكمه.....أنواع الرضا وحكمه.... 11. محل الرضا......محل الرضاء 718 البكاء على الميت هل ينافي الرضا؟ ..... 717 717 الحيزن.....ا 719

719

تعریف الحزن.....تعریف الحزن.....

| الصفحة | الموضوع                                       |
|--------|-----------------------------------------------|
| 719    | الحزن في الكتاب والسنة                        |
| 77.    | ليس الحزن من منازل السائرين                   |
| 777    | الرجاء                                        |
| 777    | تعريف الرجاء                                  |
| 377    | الرجاء في الكتاب والسنة                       |
| 779    | من أقوال الصحابة وغيرهم في الرجاء             |
| 77.    | الرجاء للعامة والخاصةالرجاء للعامة والخاصة    |
| 777    | الخوف والخشيةالخوف والخشية                    |
| 777    | تعريفهما                                      |
| 750    | الخوف والخشية في الكتاب والسنة                |
| 754    | من أقوال الصحابة وغيرهم في الخوف والخشية      |
| 7 8 0  | الخوف والخشية للعامة والخاصة                  |
| 7 2 9  | الذكرالذكر                                    |
| P 3 7  | تعريفه                                        |
| 7 2 9  | الذكر في الكتاب والسنة                        |
| 700    | من أقوال الصحابة وغيرهم في فضل ذكر الله تعالى |
| 707    | درجات الناس في ذكر الله تعالى                 |
| 77.    | الذكر المشروعالذكر المشروع                    |
| ¥ 4 1/ | الشك                                          |

#### الصفحة الموضوع 777 777 الشكر في الكتاب والسنة.....الشكر في الكتاب والسنة 271 277 أنواع الشكر.....أنواع الشكر 777 الشكر للعامة والخاصة.....الشكر للعامة والخاصة 777 الخشوع.....ا تعريفه..... 777 777 الخشوع من عمل القلب.....الخشوع من عمل القلب.... من أقوال الصحابة وغيرهم في الخشوع ..... 444 ۲۸. الإنابة.....الإنابة **YA** • تعريفها.....ت ۲۸. ذكر الإنابة في الكتاب والسنة...... 717 القسم الثاني: الكتاب محققاً ...... 710 التحفة العراقية في الأعمال القلبية لابن تيمية..... YAY PAY أعمال القلوب.....أعمال القلوب.... 79. الناس في أعمال القلوب على ثلاث درجات..... 79. السابقون والمقتصدون.....السابقون والمقتصدون الظالم لنفسه.....الطالم لنفسه 797

| 797         | قد يجتمع في الشخص الواحد موجب الثواب وموجب العقاب               |
|-------------|-----------------------------------------------------------------|
| Y 9 V       | البدعة أحب إلى إبليس من المعصية                                 |
| <b>19</b> 1 | من عمل بما علم أورثه الله علم مالا يعلم                         |
| 799         | الإعراض عن اتباع الحق يورث الجهل وعمى القلب                     |
| ٣           | من ثواب الحسنة الحسنة بعدها ومن عقوبة السيئة السيئة بعدها       |
| ٣٠١         | الصدق والإخلاص هما الفارق بين المؤمن والمنافق                   |
| ۲٠٤         | العهد المأخوذ على الأولين والآخرين                              |
| ٣٠٦         | الصدق والتصديق يكونان في الأقوال والأعمال                       |
| ۳۰۷         | الإخلاص لله حقيقة الإسلام                                       |
| ٣.٨         | عنوان الإسلام شهادة أن لا إله إلا الله                          |
| ۸۰۳         | أصل الدين الأعمال الباطنة                                       |
| ٣١١         | فصل                                                             |
| ۳۱۱ .       | الأعمال الباطنة واجبة في حق العامة والخاصة                      |
| ٣١١         | الحزن لم يأمر به الله ولا رسوله                                 |
| 717         | قد يقترن بالحزن ما يثاب صاحبه عليه                              |
| 717         | محبة الله والتوكل عِليه والإخلاص له محبوبة في حق العامة والخاصة |
| 414         | أقسام الناس في المقاماتأ                                        |
| 317         | التوكل أعم من التوكل في مصالح الدين أو الدنياً                  |
| ٣١٨         | العبادة لا تصلح إلا لله                                         |

الموضوع

الصفحة

| الصفحة      | الموضوع                                               |
|-------------|-------------------------------------------------------|
| 419         | الاستعانة كالدعاء                                     |
| 419         | غلط من ظن أن التوكل من مقامات العامة                  |
| ۳۲.         | الزهد المشروع                                         |
| ٣٢.         | الورع المشروعالورع المشروع                            |
| 471         | قولهم: إن الأمور قد فرغ منها ونظائره والجواب عليهم    |
| ۲۲٦         | الأمر الديني والكوني                                  |
| ٣٢٧         | الإذن الديني والكوني                                  |
| ٣٢٨         | القضاء الديني والكوني                                 |
| 417         | الحكم الديني والكوني                                  |
| ۸۲۳         | التحريم الديني والكوني                                |
| 414         | الكلمات الدينية والكونية                              |
| ۲۳۲         | غلط الاسترسال مع القدر فقد يترك المأمور ويفعل المحظور |
| 440         | الكرامة لزوم الاستقامة                                |
| ٢٣٦         | 🧡 أهل خرق العادة على ثلاثة أقسام                      |
| 444         | أقسام الناس في عبادة الله واستعانته والتوكل عليه      |
| 780         | التوكل المأمور به                                     |
| 787         | درجات الناس في التوكل                                 |
| ٣٤٨         | الرضا والتوكل يكتنفان المقدور                         |
| <b>r</b> o. | الرضا والصبر قبل القضاء عزم لا حقيقة                  |

| الصفحا      | الموضوع                                      |
|-------------|----------------------------------------------|
| <b>701</b>  | يكره للمرء أن يتعرض للبلاء                   |
| 202         | الصبر الواجب باتفاق المسلمين                 |
| 707         | حكم الرضا بالقضاء هل هو واجب أو مستحب؟       |
| <b>70</b> 1 | لا يشرع الرضا بالمنهيات                      |
| 771         | كمال الرضا هو الحمدكمال الرضا هو الحمد       |
| 474         | وجوب الرضا والحمد على الضراء يوجبه مشهدان    |
| 777         | كل قضاء على المؤمن فهو خير له                |
| 410         | تندفع عقوبة السيئة بعشرة أسباب               |
| 779         | البكاء على الميت على وجه الرحمة حسن          |
| ٣٧١         | أقسام الناس بالنسبة إلى الصبر والرحمة والجزع |
| ***         | الأصل في الوجد والذوق الإيماني الشرعي        |
| ٣٧٣         | فصل:فصل                                      |
| ٣٧٣         | محبة الله ورسوله من أعظم واجبات الإيمان      |
| ۳۸۳         | سورتا الإخلاص تضمنتا نوعي التوحيد            |
| ٣٨٧         | اليهود والنصاري يعدلون المخلوق بالخالق       |
| ۳۸۹         | العبادة تتضمن كمال الحب ونهايته              |
| 49.         | الجهاد لازم دليل المحبة الكاملة              |
| 491         | كمال الدين بكمال محبة الله ونقصه بنقصها      |
| 498         | الاتحاد النوعي الوصفيالتحاد النوعي الوصفي    |

| الصفحا    | الموضوع                                                 |
|-----------|---------------------------------------------------------|
| 2         |                                                         |
| 490       | الاتحاد المطلق تعطيل للصانع وجحود له                    |
| 490       | قد يفني بعض المصطلمين في المحبة                         |
| <b>44</b> | أصحاب المحبة التامة هم أهل الملام المحمود               |
| 447       | الفرق بين أهل الملام المحمود وأهل الملام المذموم        |
| 499       | فصل                                                     |
| 499       | الخوف والرجاء يستلزمان المحبة                           |
| 499       | أعلى نعيم الجنة النظر إلى الله عز وجل                   |
| ۲٠3       | لا يمكن أن يعمل الحي بغير حب ولا إرادة أصلاً            |
| ٤٠٥       | دل الكتاب والسنة على محبّة العباد لربهم ومحبته لهم      |
| ٤٠٥       | محبة رسول الله عَلِيُّة وقرابته وصحابته وجبت بمحبة الله |
| ٤٠٩       | أنكرت الجهمية المحبة من الطرفين                         |
| 217       | أصل قول الجهم                                           |
| ٤١٣       | الخلة كمال المحبة                                       |
| ٤١٤       | لا ينافي الخلة محبة الرسول لبعض الأشخاص                 |
| ٢١3       | الخلة أخص من مطلق المحبة                                |
| ٤١٨       | أنكرت الجهمية كلام الله                                 |
| ٤١٨       | تأويل الجهمية للمحبة والرد عليهم                        |
| ٤٢٠       | أقسام المحبةأ                                           |
| 277       | فرق الله بين محبته و محبة العمل له و محبة رسو له        |

| الصفحا | الموضوع                                                |
|--------|--------------------------------------------------------|
| ٤٢٣    | لا يكون غير الله محبوبًا لذاته                         |
| 274    | فطر الله القلوب على محبته                              |
| 640    | إنكار المحبة إنكار للربوبية                            |
| ٤٢٧    | شبهة من أنكر المحبة والرد عليهم                        |
| ٤٣٠    | الذين أنكروا محبة الله لعبده قسمان                     |
| ٤٣٠    | سلف الأمة كانوا يحركون المحبة بما شرع الله             |
| 277    | حكم السماع عند محققي الصوفية وغيرهم                    |
| ٧٣٤    | الفرق بين السماع والاستماع                             |
| 277    | السماع الإيماني الشرعي                                 |
| ٤٣٩    | ذم الله المعرضين عن السماع الشرعي القرآني              |
| ٤٤٤    | محبة الله توجب اتباع الرسول                            |
| 880    | المؤمن الموحد يعبد الله بالحب والخوف والرجاء           |
| £ £ 7. | انقسام الناس في الحكم على المتصوفة وبيان الصواب في ذلك |
| ११७    | حقيقة محبة الله                                        |
| ٤٤٧    | الرد على من زعم أن طريق المحبة ليس فيه غيرة ولا غضب    |
| 889    | أصل المحبة هو معرفة الله                               |
| ٤٥١    | حمد الله نوعان                                         |
| ١٥٤    | حب الخاصة                                              |
| 804    | غلط من ظن في محية الله ما يظن في محية غير هي           |

| الصفحة | الموضوع                         |
|--------|---------------------------------|
| ٤٥٧    | سيد الاستغفار                   |
| ٤٥٧    | حاجة العبد إلى الشكر والاستغفار |
| ٤٦١    | قوام الدين بالتوحيد والاستغفار  |

\* \* \*

### فمرس الفمارس

| الصفحة | الفهرس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٦٧    | ١- فهرس الآيات القرآنية١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٥٠٤    | ٧_ فهرس الأحاديث النبوية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 017    | ٣_ فهرس الآثار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 071    | ,<br>ع_ فهرس اللغة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٥٢٣    | ے<br><sub>0 –</sub> فهرس الشعرا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 370    | فهرس الأعلام المترجم لهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۰۳۰    | ر ما الفرق |
| ٥٣١    | ،<br>بر _ فهرس المصادر والمراجع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٥٤٤    | م<br>2 _ فه سرالم ضوعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

\* \* \*